

[image: Cover]



 

Copyright © 2015, Francesco de Giorgio e Mayu Tuntíak

 

www.paroledellosciamano.com

info@paroledellosciamano.com

Facebook: facebook.com/paroledellosciamano

Google+: google.com/+ParoledellosciamanoImiarma

Youtube: www.youtube.com/c/ParoledellosciamanoImiarma

 

Illustrazioni di Giuliano Rigotti, Copyright © 2015

www.giulianorigotti.com

 

ISBN: 978-88-26029-29-0 (ebook)

ISBN: 978-88-92632-14-1 (versione cartacea)

 

Quest’opera è protetta dalla Legge sul diritto d’autore.

È vietata ogni duplicazione, anche parziale, non autorizzata.

 

This Ebook was created with Jutoh (www.jutoh.com).

 


 

 

 

A Vicente Jua, “el Abuelo”,
e agli Spiriti della selva


Indice

Copyright

Dedica

Premessa

Epigrafe

Invocazione

Capitolo 1. Tsunki, l’Uwishín

Capitolo 2. Il Potere

Capitolo 3. L'altra realtà

Capitolo 4. Shuar

Capitolo 5. I Poteri di un Uwishín

Capitolo 6. Recupero d’anima

Capitolo 7. Lo scopo della guarigione sciamanica

Capitolo 8. Il ruolo dello sciamano

Capitolo 9. Il sacrificio

Capitolo 10. Una strada nella foresta

Capitolo 11. La stirpe

Capitolo 12. L’amore

Capitolo 13. Il Grande Sogno

Capitolo 14. Pioggia e fortuna

Capitolo 15. Sciamanesimo e scienza

Capitolo 16. Il Potere femminile

Capitolo 17. Diventare sciamani

Capitolo 18. Turismo spirituale

Capitolo 19. Legami famigliari

Capitolo 20. Le leggi del denaro

Capitolo 21. Potere e talento

Capitolo 22. La Compensazione

Capitolo 23. Depossessione

Capitolo 24. Scelte

Capitolo 25. Il Cerchio

Glossario sciamanico

Ringraziamenti

Note sugli autori

Bibliografia

Bonus


Premessa

Bah, puoi anche fare delle domande, io non ti rispondo... Ma magari c’è una a cui rispondo.

– Tsunki


[image: ]



Queste pagine raccolgono alcune conversazioni con uno Sciamano della tradizione Shuar che vive in Europa.

È tutto iniziato quasi per caso. Un giorno, ascoltandolo mentre insegnava, gli chiesi perché non scrivesse un libro. Lui rispose che non avrebbe trovato il tempo, che non ne sarebbe in ogni caso valsa la pena in quanto pochissimi riescono veramente ad avere successo. Gli suggerii la formula dell’intervista, che per lui sarebbe stata più leggera e avrebbe mantenuto l’autenticità delle sue parole. Mi proposi come intervistatore; con mia grande sorpresa, accettò. Mi sono quindi incamminato in un viaggio lungo e appassionante, ma irto di ostacoli. Tra tutti, il più difficile è stato riuscire a reggere il confronto: lui, sofisticato scrittore con un passato da sceneggiatore, conoscitore di segreti profondi dell’universo; io, ingegnere. Qualche volta mi è sembrato di essere un ladro, tanto grande era il Potere da cui provenivano le sue parole. Tuttavia non mi ha mai dato indicazioni, mai ha letto le numerose bozze che gli ho spedito, nonostante abbia infine acconsentito alla pubblicazione. Non so se sono riuscito a essere all’altezza del compito, ma il lavoro è stato intenso.

 

Ho cercato di condurre il discorso in modo che rimanesse comprensibile anche a chi di sciamanesimo sa poco, sforzandomi di mantenerne la natura discorsiva, senza la pretesa di essere sempre chiaro ed esaustivo. Gli Sciamani non descrivono concetti – frutto della mente, quindi illusori e limitati – ma preferiscono raccontare storie e riferirsi a fatti concreti e vissuti, talvolta contraddicendosi. Mi sono impegnato quindi a tenere fede al suo modo di parlare, con le sue cadenze, le sue espressioni. Il lettore si stupirà forse di scoprire che in più di qualche occasione omette l’uso di articoli, e nei verbi spesso forza l’indicativo quando dovrebbe invece esserci un congiuntivo o un condizionale. Questo nonostante la sua conoscenza molto approfondita della lingua italiana. Lui parla così.

Alcuni capitoli sono stati scritti di mio pugno, per dare al lettore una prospettiva in prima persona e vedere lo Sciamano all'opera durante qualche guarigione.

 

La parola scritta, purtroppo, non è sufficiente a trasmettere l’essenza di insegnamenti profondi. Lo sciamanesimo va oltre quello che comunemente crediamo della realtà, e non può essere compreso se non tramite l’esperienza diretta. Tuttavia, come lo sono state per me, credo fortemente che le sue parole possano essere di ispirazione sia a chi è già alla ricerca nel mondo dello Spirito, sia a chi non lo è e non ha mai messo in discussione le proprie certezze – tra questi includo pure chi ha fede solo nella scienza.

Kakáram ajastá1

 

Mayu Tuntíak


1 “Diventa una persona di Potere” in lingua Shuar.


Invocazione

Vento del Sud, ascoltaci
parlaci della rinascita
parlaci della vita nuova
parlaci della consolazione
metti il passato alle mie spalle
e donami la libertà dalla paura.

 

Vento dell’Ovest, ascoltaci
parlaci della pioggia
parlaci del temporale
parlaci della trasformazione
metti il passato alle mie spalle
e donami la libertà dalla stanchezza.

 

Vento del Nord, ascoltaci
parlaci dell’amore
parlaci della disciplina e dell’autocontrollo
parlaci della guarigione e della fecondità
aiutaci a creare cose buone
per quelli che camminano sotto il cielo.

 

Vento dell’Est, ascoltaci
parlaci della comprensione
parlaci della consapevolezza
parlaci del fuoco
ti ringrazio per il passato, il presente e il futuro.

 

Nonno Cielo
tu che ci guardi dall’alto
tu che decidi e cambi il sogno di ciascuno
fa passare il tuo Potere buono attraverso noi.

 

Nonna Terra
dove un giorno riposeranno le nostre ossa
tu che sostieni gli animali e le piante
nutrici.1

 

 

 

 

 

 


1 Invocazione alle quattro direzioni, contenente espressioni tradizionali degli Indiani Lakota (Oglala Sioux).


Io ogni tanto dico delle frasi o delle parole in castigliano perché miei Spiriti aiutanti, che si chiamano Pásuk e che sono i signori degli tséntsak, vengono quasi tutti dalla selva amazzonica. Alcuni di loro hanno imparato l’italiano; altri no, parlano soltanto idioma Shuar o castigliano, perché spagnolo è parlato da tanto tempo lì. E allora se voglio che sentano qualcosa o semplicemente voglio che stiano un pochino attenti, dico qualcosa in castigliano. Io l’ho imparato dai Conibo e dagli Shuar, quindi parlo pessimo spagnolo.

– Tsunki


Tsunki, l’Uwishín

 

La prima volta lo incontrai in sogno. Non l’avevo mai visto prima.

Disse: “Ti svelerò segreti che vanno ben al di là di ciò che credi. Tutte le tue certezze verranno spazzate via. Sei veramente sicuro di volermi seguire?” 

Risposi di sì.

Lo conobbi qualche mese più tardi. Era scorbutico, mi trattò male e si prese gioco di me. Una persona scostante. Gli chiesi aiuto, disse che non poteva fare molto. Finora è stato l’unico che mi ha veramente aiutato.


[image: “Senza titolo”, anno 2011, inchiostro su cartoncino.]



“Senza titolo”, anno 2011, inchiostro su cartoncino.

Il sole era già calato sotto l’orizzonte. “Distenditi” mi disse con voce ferma. Non aveva più il cappello e si era messo una piccola fascia attorno alla testa, che assieme alla sua chioma argentea, alla barba e ai suoi penetranti occhi azzurri, gli conferiva un’aria solenne, a tratti inquietante. A gambe incrociate sopra un drappo di pelle di giaguaro, seduto su un piccolo cuscino, aveva raccolto attorno a sé vari oggetti di Potere, che pochissimi oltre a lui avevano il permesso di toccare: un tamburo di grandi dimensioni, un sonaglio di scroto di bufalo, una pietra nera grossa come un pugno, una bottiglietta trasparente con un’erba amazzonica immersa in un liquido verdastro, un bicchiere con dell’acqua di tabacco. Al collo portava una collana con un dente di giaguaro e indossava una giacca a frange. Stava per iniziare una curanderia – una guarigione – secondo la tradizione amazzonica degli Shuar.

Nella penombra una quindicina di persone mai viste prima mi osservava in silenzio, con l’attento interesse di uno studente di medicina per un paziente sotto i ferri in sala operatoria. L’operazione chirurgica, in questo caso, non si sarebbe potuta vedere con la vista ordinaria.

Lo Sciamano fumò un cigarillo, una sigaretta, e intonò un canto in una lingua sconosciuta. “Adesso scopriti la schiena” mi disse. A faccia in giù, non riuscivo a capire che cosa mi stesse succedendo attorno. Lo sentivo emettere dei suoni gutturali, come se stesse richiamando alla bocca qualcosa dallo stomaco. Per un attimo mi sembrò di sentire il ronco di un felino.

Silenzio. Percepivo il suo sguardo penetrare nella mia schiena. “Nanki, che vedi?” chiese a un certo punto a uno dei suoi apprendisti. “Due serpenti d’acqua neri, uno è proprio grande”. Lo Sciamano annuì. Poi successe qualcosa che mai mi sarei aspettato: avvicinando la bocca e il naso alla superficie della zona lombare, come un animale in cerca delle tracce di una preda, si mise ad annusare e ad emettere piccoli sibili in un punto dove iniziai a sentire un dolore sempre più intenso. Improvvisamente cominciò a succhiare con forza, come ad aspirare qualcosa di invisibile celato sotto la pelle, per poi sputarlo in una ciotola – talvolta con dei conati di vomito. A giudicare dal suo disgusto doveva avere un pessimo sapore. Andò avanti così, ripetutamente, per un tempo che sembrava essersi fermato. In un presente costante, il mondo intero era concentrato sull’operazione.

“Guarda” chiamò Nanki vicino. “È qui sotto, vedi?” Due cacciatori si confrontavano su come meglio stanare una preda. “Oggi non riesco a toglierlo del tutto, si nasconde. Bisogna lasciare così, per il momento” concluse.

“El alma de los riñones es debil”, disse improvvisamente in castigliano, con una voce diversa e profonda. “I miei Spiriti aiutanti dicono che l’anima dei reni è debole, probabilmente bisogna sostituirla” chiarificò. “Perché si è indebolita?” chiesi. “Non l’hanno detto, ma non ha più importanza, ormai. Oggi ci fermiamo qui, ma bisogna fare altri trattamenti.” Spruzzò quindi con la bocca un po’ dell’infuso della bottiglietta trasparente sulla zona trattata, e con la pietra nera lo spalmò come a cicatrizzare un’invisibile ferita. Infine mi fece stare seduto, soffiò forte sulla sommità del mio capo e agitò il sonaglio attorno alla mia testa. Tsunki mi guardò negli occhi: “Evita il sole diretto per tre giorni, finché il Potere dei miei tséntsak rimarrà nel tuo corpo, altrimenti potresti avere delle ricadute”.

 

Non era stato facile contattarlo, tantomeno ricevere una guarigione. Ma la determinazione a risolvere un problema cronico di salute, per il quale anni di consulte da medici, psicoterapeuti, omeopati, agopuntori e ogni sorta di naturopati non erano benché lontanamente serviti, mi avevano spinto a considerare quella che allora era per me l’ultima speranza: un vero Sciamano. Tuttavia per farlo dovetti superare le barriere della distanza, dell’incertezza e del suo silenzio, arte in cui era particolarmente versato.

Seguirono altri trattamenti, anche se dovette passare molto tempo tra l’uno e l’altro. Imprevedibile, circondato da un alone di mistero e segretezza, non sapevo mai cosa mi sarei dovuto aspettare da lui. Una volta, dopo aver concordato un incontro, arrivai a casa sua dopo un faticoso viaggio e scoprii che era appena partito per zone remote dell’Australia in cerca di Potere per la sua comunità. Ugualmente operò una guarigione – a distanza – durante la quale tremai di un freddo intenso nonostante la temperatura estiva. Altre volte dovetti buttare costosi biglietti di viaggio a causa dei suoi cambi improvvisi di programma.

Di volta in volta, dopo ogni trattamento, le mie condizioni miglioravano, senza che ci fosse mai la promessa di arrivare a una completa guarigione. “Solo Spiriti potenti possono decidere se guarire completamente una malattia o meno. In alcuni casi scelgono di non farlo perché, nella loro saggezza, sanno che è giusto così.”

La figura mitica dell’amorevole santo guaritore non gli si addiceva. Piuttosto aveva un certo talento a mettere alla prova la determinazione e la fiducia di chi lo cercava, per vedere fino a che punto arrivasse il desiderio di guarire o di ottenere quello per cui lo aveva contattato. Fiero e spietato – talvolta con una crudeltà da bisturi, priva di ogni relazione affettuosa – mi costrinse a smettere di aspettarmi conferme da lui.

 

Il desiderio di guarire era il motivo per cui l’avevo inizialmente cercato, ma con il tempo passò in secondo piano. Qualcosa di molto più prezioso della salute mi chiamava, nonostante i dubbi assillanti, i costi, le continue prove, il suo silenzio e il suo sarcasmo. Continuai ad andare da lui, volevo imparare di più di quella enorme sapienza segreta di cui era depositario. Incontro dopo incontro, cerimonia dopo cerimonia, i suoi insegnamenti iniziarono a permeare il mio essere. Dalle sue parole – graffianti, controcorrente, pragmatiche, ma dense di significato – appresi quello che da nessun’altra parte avevo mai imparato; le esperienze mi dimostravano che ciò che diceva era vero. La realtà iniziò quindi ad acquistare un altro significato, più profondo, talvolta sconvolgente. Gli Spiriti – di cui prima avevo solo un’idea vaga e romantica – diventarono una presenza via via più reale, anche se quello che vivevo non sempre era piacevole o privo di pericoli. Dopo qualche tempo, quasi senza rendermene conto, mi scoprii suo allievo.

 

Mayu


Il Potere


Il Potere non è
difficile da ottenere.


È difficile da
tenere.


È difficile da
gestire.


Il Potere è
come l’anaconda:


ti
attrae,


ti
affascina,


quando ti
avvolge


ti
accarezza


e ti
seduce.


Puoi sentire la
sua forza immensa,


puoi toccare i
suoi muscoli poderosi.


Se la lasci
fare ti circonda interamente.


Ma, se non
riesci a dominarla


e ne perdi il
controllo,


in un attimo ti
stritola.


Però, se la
tieni lontano,


o fuggi perché
ne hai paura,


non conoscerai
mai la sua potenza.1



[image: “Tsunki, Signore del mondo sotto le acque”, anno 2010, matite e pennarelli su carta, cm 21 x 30.]




“Tsunki, Signore del mondo
sotto le acque”, anno 2010, matite e pennarelli su carta, cm 21 x
30.


Che cos’è uno
Spirito?


Oh, uno Spirito è qualcosa
che è consapevole. Come tu hai uno Spirito perché sei consapevole,
o almeno dovresti. Io ho uno Spirito perché sono consapevole, la
pietra ha uno Spirito perché è consapevole, il gatto ha uno Spirito
perché è consapevole.


 


Come fa una
pietra a essere consapevole?


E come fanno un gatto o un
batterio a essere consapevoli? Una volta gli uomini occidentali
pensavano che i gatti non erano vivi perché non consapevoli.
Cartesio pensava così. Solo l’uomo pensa, quindi solo lui è vivo.
Il gatto non pensa, e secondo lui era come una macchina. Il lamento
di un gatto torturato è solo il cigolio di una ruota. Adesso
nessuno pensa più questo, certo. Tuttavia il motivo per cui non lo
si considera consapevole è che con il gatto non si comunica tanto
bene come con una persona. Si tende quindi a pensare che sono
consapevoli e vive soltanto le persone con cui riusciamo a
comunicare. In fondo noi amiamo sempre quello che ci è
simile.


In realtà Sciamani dicono,
sanno, che la pietra è consapevole. Solo che la pietra non comunica
normalmente con noi. Comunica con il vento, con la montagna, con
un’altra pietra. Ma non con noi. Noi pensiamo che non è in grado di
comunicare e quindi che è inanimata. Ma in realtà la pietra vive da
tantissimo tempo e il suo modo di comunicare è diverso dal nostro
perché esiste da molto prima di noi. Il suo tempo è molto più
dilatato del nostro, ossia se anche io conosco il modo di
comunicare di una pietra, se faccio una domanda, prima di arrivare
ad avere una risposta, devo aspettare magari cento anni, che per
una pietra sono pochi secondi, perché lei ha milioni o miliardi di
anni. Questo non è così strano. Anche un microbo, che vive pochi
secondi, se vuole comunicare con te, tenta di farti una domanda, in
qualche modo. Prima che tu abbia qualche reazione, tuttavia,
possono passare minuti, e nel frattempo probabilmente lui è già
morto, perché magari vive pochi secondi. Per tutta la durata della
sua vita ti vede immobile, proprio come noi vediamo la pietra, e
quindi concluderà che gli esseri umani sono inanimati, sono
montagne dove abitare, rocce. È una questione di tempo diverso e di
linguaggio diverso.


Lo Sciamano, per capire
questo, deve uscire da questa realtà. Qui esiste il tempo o,
meglio, esiste il fatto che il tempo scorre. E scorre in un modo
rigido su cui non possiamo interferire in alcun modo. Non si può
andare indietro nel tempo, non si può rallentarlo. A dire il vero
la scienza dice che è possibile, aumentando di molto la velocità.
Ma non c’è tecnologia adatta a farlo: in pratica non c’è modo. Non
si può neanche accelerarlo. Non si può quindi comunicare con una
pietra, e nemmeno con un microbo. Si può però comunicare con un
giaguaro o con un gatto. Poco, perché non se ne conosce il
linguaggio. I problemi sono tre: l’ambiente, il tempo in cui vivono
e il linguaggio. Noi li consideriamo meno consapevoli perché non si
interessano degli stessi problemi. Gli uomini pensano che il cane è
più intelligente del gatto perché ti porta un giornale in bocca, se
vuoi. In realtà non è che il gatto non sia capace di farlo, solo
non vuole portartelo. Io avevo un gatto che apriva una porta e
sapeva anche quando era chiusa a chiave. Cercava di girare la
chiave, solo che, non avendo le mani prensili, non riusciva a
girarla. Un paio di volte penso ci sia riuscito. È inferiore perché
non ha le mani prensili? In realtà la chiave è stata costruita per
noi e non per i gatti.


Quel gatto sapeva aprire le
porte, ma noi lo consideriamo meno intelligente di un cane perché
lui non ti apre le porte a comando. Lui apre le porte per un suo
interesse. L’uomo è molto ipocrita. Il cane è più intelligente
perché più disponibile a farti da servo. Gli uomini valutano
l’intelligenza con dei criteri piuttosto stupidi. In realtà, quando
tu riesci a comunicare con tutti gli esseri, capisci che quello che
dice l’uomo sull’intelligenza e sulla consapevolezza, tutto quello
che sostiene riguardo quello che è vivo e quello che non lo è, è
una menzogna.


 


Quindi la
scienza considera vivo solo una parte di ciò che veramente lo
è.


La definizione di vita che è
data dalla scienza è quella che potremmo definire biologica. È un
modo di essere vivi, ma non è l’unico. È un po’ come se dicessi che
solo i mammiferi sono vivi mentre i rettili no. I rettili sono
differenti, la pietra è viva, anche il computer è vivo, e anche il
divano. Ma sono forme di vita non biologiche, funzionano in un
altro modo.


Tutto dipende da cosa
intendi per vivo, naturalmente. Per uno Sciamano, vivo è tutto ciò
che è consapevole. Ma che cosa è consapevole?
Tutto è consapevole.


 


Anche i
concetti astratti?


Che cosa sono?


 


La fortuna, per
esempio.


La fortuna è uno Spirito, o
meglio, c’è uno Spirito che regola ciò che noi chiamiamo Fortuna. È
uno Spirito femminile. È consapevolezza? Sì, solo che naturalmente
si dice che è femminile. Come una donna per gli uomini, non ragiona
nello stesso modo degli uomini. E quindi tu pensi: io credo di
meritarmi un po’ di fortuna dopo tutto quello che mi è capitato,
oppure dopo tutti gli sforzi che ho fatto! Ma magari Fortuna non la
pensa così. È come un uomo che corteggia una donna e dice: io credo
che, con quello che ho fatto per lei, o con quello che io ho,
dovrebbe amarmi. Però lei non lo ama. E ama un altro, e non si
capisce perché. Quantomeno, tu non capisci perché. E Fortuna
funziona in questo modo.


 


Quindi anche
tutto ciò che non è tangibile, come la fortuna, ha uno Spirito, ha
consapevolezza, quindi anche una vita.


Sì, certo. I concetti li
creiamo noi per generalizzare o semplificare le cose, invece le
complichiamo. Ci sono Spiriti potenti che hanno Potere di bellezza.
Sono belli, e trasmettono bellezza a chi loro amano. Allora noi
estraiamo il concetto di bellezza. In realtà è qualcosa che emana
lo Spirito. È un Potere. I concetti non interessano allo Sciamano,
interessano i Poteri. Non interessa dire cosa è la bellezza,
interessa invece dire come si prende il Potere della bellezza.
Definire è una fissazione degli uomini occidentali, ma non
interessa minimamente uno Sciamano. Per uno Sciamano ci sono
malintesi su questo. Se tu mi parli di bellezza io penso a uno
Spirito, una dea che ha questo Potere e penso a cosa può fare. Ma
che cosa è come concetto non mi interessa... non credo voglia dire
nulla. È come questo computer [NDR indica il portatile sul tavolo].
Con questo calcolatore posso leggere delle informazioni su Internet
e posso mandare messaggi ad altre persone. Però se tu mi chiedi che
cosa è questo computer, come funziona, è una faccenda molto
complicata che fa perdere un sacco di tempo. È una macchina che è
in grado di… non saprei neanche come definirlo! Non ho nessuna
intenzione, in verità. È un interesse vizioso per gli occidentali.
Non serve a nulla, fa perdere un sacco di energia e fa disperdere
molto Potere.


 


Ma è quello che
serve per il pensiero scientifico e per far tutto ciò che fino a
ora abbiamo ottenuto!


Può essere. Ma definire le
cose toglie loro l’anima. Ed è quello che ha fatto la scienza in
Occidente! Si considera che l’anima ce l’abbiano solo gli esseri
umani, e che tutto il resto siano solo oggetti da usare. Se io
definisco l’amore, gli tolgo l’anima, poi non c’è più amore. Cosa
definisco? Che è un processo attrattivo dovuto a feromoni? Non
sento più attrazione dopo che ho fatto questo ragionamento. Se
esamino freddamente una persona e la definisco, diventa un oggetto,
perché analizzare toglie l’anima. Ma l’anima non si può analizzare.
Non è parte di qualcosa.


È difficile da spiegare. È
una faccenda piuttosto confusa. C’è una popolazione da qualche
parte che chiama le farfalle “fiore che vola”. Non ricordo che
popolo. Uno scienziato ti direbbe che è sbagliato, che la farfalla
non è un fiore. E uno scienziato sa benissimo che cosa è… E come fa
a saperlo? La prende, la uccide, la seziona e ti dice come funziona
il suo organismo. Però la farfalla così non funziona più. Per poter
analizzare concettualmente qualcosa, devi ucciderla, gli devi
togliere la vita... dopodiché tu sai esattamente come funziona! È
come i bambini che smontano un giocattolo: poi il giocattolo non
funziona più e non diverte più nessuno. Nella farfalla c’è un’anima
che non può essere toccata, perché non è in un punto della
farfalla. La prendi, la uccidi e la sua anima è andata via. E tu
sai tutto della farfalla, meno che dell’anima, che è la cosa più
importante. Non la vedi più. E lo stesso è per un animale
qualunque, o per una cosa inanimata.


Se io Sciamano guardo questa
pietra di profilo [NDR prende in mano una pietra], io intravedo un
profilo vagamente umano, che è Spirito della pietra, con cui io
parlo. Se io faccio esaminare questa pietra a uno scienziato, lui
mi dice tutto di lei, però non vede quel profilo. Non coglie il suo
Spirito. Lo Spirito che vedi all’inizio e l’analisi non vanno
assolutamente d’accordo. Non appena tu analizzi un gatto, tu lo
sezioni e non c’è più nessuno Spirito. Magari sai tutto di come si
muove, di com’è la sua muscolatura, i suoi riflessi. Ma non cogli
nulla di fatto e non sai capire perché un gatto è diverso da un
altro, anche se ha una muscolatura identica. Vale lo stesso per un
uomo, e per qualsiasi cosa. Io posso spiegare perché tu ti muovi in
un certo modo e sai saltare oppure vedere. Basta sezionarti e sai
tutto questo... Oppure possono sezionarti con la TAC e sapere tutto
sul tuo corpo. Il tuo corpo può essere uguale a quello di qualcun
altro, tuttavia non si spiega perché tu sei diverso. Non si spiega
perché un gatto si comporta in modo affettuoso, e un altro è
aggressivo. Questo è Spirito. Quello non si vede in un’analisi. Non
appena tu analizzi, quello scompare, non c’è più. Semplicemente la
scienza non si interessa dello Spirito, della cosa più importante.
Si interessa dell’immondizia, non della roba di valore. Lo Spirito
è la sola cosa importante.


Questo ha prodotto tutti i
vantaggi che abbiamo nell’era moderna? Sì, chiaro. Anche se io ho
bisogno di denaro e uccido mio padre, ottengo un sacco di vantaggi.
Questo non vuol dire che sia una cosa buona. Occidentali hanno
ucciso la loro madre, la Terra, per prenderne l’eredità. Questo
procura vantaggi, ma non è una cosa buona. Non è buona medicina. E
prima o poi ci si ritorcerà contro, come già sta avvenendo. Così
chi ottiene l’eredità di suo padre uccidendolo, togliendogli lo
Spirito, ottiene numerosissimi vantaggi, ma prima o poi essi gli si
ritorceranno contro, perché è una cattiva medicina. In realtà
capisce più della farfalla quel popolo che la chiama “fiore che
vola”, che uno scienziato che la conosce benissimo e che la mette
appesa al muro con uno spillo. Lui non capisce niente della
farfalla, perché c’è tutta la farfalla, tranne il suo Spirito. Ma
l’unica cosa importante è lo Spirito. La materia è solo una sua
materializzazione.


 


La materia è
pure Spirito?


È una sua materializzazione,
sì, come fosse un riflesso. Il riflesso non è importante di per sé,
ma noi occidentali guardiamo solo il riflesso, guardiamo solo
quello perché luccica. Pensiamo che ci sia solo quello. Ma non è
così, perché di riflessi ne esistono moltissimi. Il riflesso che
noi vediamo e fa sì che noi vediamo questa struttura qui, è il
riflesso che si forma in questo universo. Dipende dalla percezione.
Siamo tutti sintonizzati su una certa percezione. Se tu cambi la
frequenza su cui sei sintonizzato, questa pietra ti appare
diversamente, sei in un altro universo. Ma sono tutti riflessi, la
realtà vera è qualcos’altro. Io mi posso spostare su un’altra
frequenza dove questa pietra è un essere vivente che a me appare
come una persona e gli esseri umani sono formichine. E c’è una
persona molto più importante che è una montagna,
capisci?


La prima volta che tu provi
a fare una visione Sciamanica non vedi niente. Si sposta
semplicemente la frequenza della tua percezione, ma il tuo cervello
non è abituato. Invece che credere ciecamente nella percezione di
questo universo, lo Sciamano sa che esistono altri modi di
percepire la realtà. E in altri modi si può comunicare con la
pietra, col giaguaro, con un insetto, con tantissimi altri esseri,
con le stelle. Di conseguenza sposta la frequenza di percezione. In
questo spostamento, il tempo si comprime o si dilata a tal punto
che uno Sciamano può avere una visione che dura molte ore, e quando
si risveglia sembra che siano passati solo pochi secondi.
Addirittura, se lo Sciamano è abbastanza potente, può vivere in un
altro universo per anni e tornare qui dopo che è passata solo una
notte, perché il tempo si modifica. Se la velocità del tempo
cambia, io posso comunicare con la pietra. La velocità del tempo è
come un elastico: lo posso allungare, contrarre, eccetera,
permettendomi quindi di comunicare sia con una pietra, con un
insetto, che con un batterio. Sono tutte velocità
differenti.


Però la prima volta che vuoi
fare questo non vedi niente: sei come un bambino. Il bambino quando
nasce non vede niente. Gli Sciamani dicono che il bambino non è
cieco, i suoi occhi funzionano. Non vede niente perché il cervello
non è in grado di interpretare quello che vede. Sta ancora
raccogliendo dei dati per farsi dei modelli, per riuscire a
interpretarli. E questa cosa succede ogni qualvolta cambi
frequenza. In realtà quel bambino, quando nasce, viene da un altro
mondo. I bambini prima di nascere sono in un’isola dei mondi
sotterranei, dove sono già vivi e consapevoli, ma quando vengono
qui non vedono nulla. È simile a quello che può succedere a te se
fai una visione sciamanica. Non vedi niente perché è cambiata
frequenza. Però poco a poco tu cominci a crearti dei riferimenti,
come il bambino piccolo. Il bambino piccolo ci mette sei mesi. Un
apprendista Sciamano ci può mettere due, tre, sei mesi, a volte di
più, un anno, due anni. Poi cominci a vedere. Ma cosa vedi?
Ovviamente il cervello cerca di interpretare nei modi che gli sono
familiari. Quindi quando vede un essere consapevole, lo vede come
un animale o come una persona, un essere umano. Non è per il fatto
che sia un essere umano, ma perché è il suo modo di interpretare la
consapevolezza. Questa pietra, cambiando universo, io la vedo per
esempio come una persona. Come mai? Che cosa è che riconosce il
cervello? La consapevolezza e il Potere. Queste sono le uniche cose
importanti. Tutto il resto è solo un’illusione. Non è perché non
esiste: c’è, ma è un riflesso. È come se tu dicessi: l’immagine
allo specchio esiste. Beh, per un fisico che studia ottica
l’immagine allo specchio esiste, lì c’è l’immagine del lampadario.
Però non è realmente quello il lampadario, è un riflesso. Così
questa realtà materiale esiste, claro, però è un riflesso.


 


Le cose
importanti, le cose vere, sono la consapevolezza e il
Potere. Il nostro
cervello le riconosce, naturalmente, e le interpreta. È come quando
sogni.


Ti racconto una cosa. Tanti
anni fa, prima di essere Sciamano, feci un sogno che volevo capire.
Appariva una persona che mi diceva delle cose importanti. Però
questa persona era il padre di un mio compagno di scuola. Con
questo compagno di scuola, che si chiamava Carlo, io non avevo
nessun particolare rapporto. Non mi era particolarmente simpatico,
era un gran superficiale, ed era conosciuto come un gran
racconta-frottole, al punto che a scuola, quando qualcuno diceva
qualcosa che sembrava strano, si soleva chiedere “per caso te l’ha
raccontato Carlo?” Questo per rendere idea di che tipo fosse: un
gran superficiale. Poi ha fatto il giornalista, lavoro perfetto per
lui! Era superficiale e raccontava fandonie. Ha trovato la sua
realizzazione. Però io non avevo particolari rapporti con questo
ragazzo, e il padre l’avevo visto una sola volta. Il padre era
giornalista o scrittore, non ricordo bene. Aveva un’aria un po’
d’artista. I capelli un po’ lunghi e i baffi, tutto qui. Io non
riuscivo a capire perché accidenti dovevo sognare cose importanti
dettemi dal padre di Carlo. Poi ho capito. Quello che io vedevo era
uno Spirito che era stato mandato da mio padre. La mia mente,
trattandosi di un’altra frequenza, non era in grado di vedere e
interpretare qualcosa che non vedeva normalmente. Cosa percepiva?
La consapevolezza di un essere. Lo interpretava come un essere
vivente, prima di tutto. Poi vedeva la saggezza, che è una forma di
consapevolezza avanzata, lo visualizzava come un uomo, perché si
considerano gli esseri umani più sapienti – anche se non è
vero, però il cervello lo crede. E poi percepiva Potere di mio
padre, quindi faceva vedere un padre. Ma perché il padre di Carlo?
Perché lui era un artista e aveva i baffi come mio padre. Lui
coglieva un Potere comune e lo interpretava con la persona
sbagliata. E quindi lui percepiva qualcosa di mio padre, e Poteri
legati a mio padre, come arte e baffi. Poteri che erano in comune
con questa persona. Anche magari se sono superficiali come i baffi,
non è una cosa così sostanziale. Però vedi, tutte le visioni
funzionano in questo modo, perché il cervello riconosce il Potere.
Allora spesso ti mostra uno Spirito con l’aspetto di qualcosa o
qualcuno perché quello Spirito ha in comune un Potere con quel
qualcosa o quella persona. È il Potere che conta, non la
persona.


 


Che cos’è il
Potere?


Sì, mi viene spesso chiesto
che cosa è il Potere. Che cosa è lo Spirito. Se Spirito è la stessa
cosa di Potere. Ma a queste domande, a essere seri, lo Sciamano non
ha nessuna risposta, perché sono sempre domande concettuali.
Sciamano di solito non crede che la domanda “Che cosa è questo?”
abbia veramente un senso. Per noi la domanda che importa è “Che
cosa fa?”. Tu ti accorgerai che, parlando con uno Sciamano vero, a
volte Spiriti e Poteri sono considerati due cose diverse. Altre
volte li considera la stessa cosa, secondo il contenuto e che cosa
stanno facendo. Le cose separate, come piacciono agli occidentali,
non esistono sul serio, è un’illusione di questa realtà. È il
famoso riflesso.


In realtà quello
che esiste è un flusso di consapevolezza che cambia forma
continuamente. E siccome cambia forma continuamente, non lo puoi
bloccare: è come fermare l’acqua. Quindi anche il Potere è Spirito,
tutto è flusso di consapevolezza.


 


Il Potere, per esempio, tu
scopri che esiste quando sei in un bosco, e vedi qualcosa che è
strano e meraviglioso. Gli indiani Lakota, ai quali il mio primo maestro
apparteneva, chiamano questo strano e meraviglioso luogo
wákan. Per esempio nella tua vita ti capita
una coincidenza straordinaria. Tu sogni una pietra bianca ai piedi
di un albero, una pietra di quarzo. Questo è insolito, colpisce, è
una coincidenza strana: questo è wákan. Oppure tu sogni che ti appare un
animale domestico, un gatto che ti è morto tempo prima e che ti
dice “torno da te”. Il giorno dopo apri la porta, c’è un gatto
uguale a quello che ti è morto e nessuno sa di chi sia. Non è
randagio perché è curato, ma non è di nessuno. Questo è
wákan. Ecco: il Potere è wákan, è qualcosa di straordinario e
meraviglioso.


Quando tu hai sognato una
pietra, e la trovi poi ai piedi di un albero, sai che quella pietra
ha Potere, perché è comparsa in un modo straordinario. Devi
stabilire che Potere è. È come se tu avessi trovato una chiave,
devi sapere che cosa apre. Per esempio può essere che quella pietra
ha il Potere di farti avere fortuna in amore. Quando tu la stringi
nel pugno, ti capita di nuovo una situazione wákan, in cui incontri una ragazza che rimane
affascinata da te. Oppure semplicemente una ragazza che ti
interessa rimane affascinata da te. Allora la pietra ha Potere in
amore, sa aprire quella porta. Quando è chiusa lei la apre. Oppure
trovi un’altra pietra – anche questa in circostanze
straordinarie; per esempio ti cade un meteorite vicino. Questa
pietra ha il Potere di cambiare il tempo atmosferico. Sciamani
sanno che, usandola in un certo modo, possono far venire il sole
quando piove o far piovere quando c’è il sole.


Le cose che sono
straordinarie e meravigliose sono rare, altrimenti non sarebbero
più straordinarie e meravigliose! Allora si capisce subito che il
Potere è raro in questo mondo. Il nostro mondo, quello in cui
viviamo, ha poco Potere. Ogni essere di questo mondo ha in sé
soltanto il Potere per l’ordinaria sopravvivenza. E con
sopravvivenza intendo anche la sopravvivenza di una pietra e non
solo, di un animale, di un albero. Questo Potere serve per vivere.
Se non c’è, mancano le chiavi, la vita si inceppa, qualunque essa
sia, e l’essere muore o viene distrutto.


Se guardi la vita biologica,
che conosciamo meglio, tu capisci che il Potere è molto importante.
Tu puoi avere una buona alimentazione, fare le cose giuste, dormire
un numero di ore necessarie, ma può darsi che all’improvviso i tuoi
reni non funzionino più. Allora tutto si inceppa e tu muori. Perché
non funzionano più? È come se una parte fosse bloccata. I reni
hanno perso Potere. Non è una questione di energia: tu puoi avere
un sacco di energia. Puoi essere ben nutrito, fare esercizio fisico
regolarmente, bere molta acqua. Ma se non hai Potere, l’energia non
ti serve a niente. Quindi il Potere è molto importante per poter
vivere la vita, ma ognuno di noi ha solo il minimo necessario per
la normale sopravvivenza. Con “normale” intendo dire che non puoi
fare cose straordinarie. Se devi fare qualche cosa di importante
hai bisogno di più Potere. Altrimenti o la cosa non ti riesce o tu
muori, perché consumi il Potere che hai.


 


Il Potere è una
chiave che apre una porta. Ma a differenza di una chiave normale,
il Potere si consuma. Ogni volta che usi questa chiave, si
consuma un po’ e a un certo punto la porta non si apre più. Quindi
il Potere si consuma come l’energia, però non è energia. Di Potere
in questo mondo ce n’è poco, quindi Sciamani cercano Potere da
altri mondi. E quando Potere viene qui da altri mondi dove ce n’è,
questo è segnato sempre da un fenomeno wákan. Da quello riconosci il Potere. Allora
io so che questa pietra ha Potere perché l’ho trovata in
modo wákan. Sono delle intrusioni del Potere in
questo mondo. I fenomeni straordinari sono pochi, altrimenti non
sarebbero straordinari. Ed essendocene pochi il Potere è prezioso.
È come l’oro, molto prezioso perché ce n’è poco. Naturalmente ci
sono tanti tipi di Potere. Ce n’è di accessibile, e di più prezioso
e rarissimo.


 





OPS/image2.jpg





OPS/CoverDesign.jpg
MAYU TUNTIAK

e PAROLE

DELLO

SCIAMANO

CONVERSAZIONI CON
FRANCESCO TSUNKI DE GIORGIO

ILLUSTRAZIONI DI
GIULIANO NANTU RIGOTTI





OPS/image0.jpg





OPS/image1.jpg





