
[image: ]



COLLANA

MEDICINA PER L’ANIMA





Franco Libero Manco

CODICE VEGAN

Corpo - Mente - Coscienza - Spirito

Anima Edizioni





© Anima Edizioni. Milano, 2015
© Franco Libero Manco, 2015

Immagine in copertina: © isaporidiliila

I diritti di traduzione, di memorizzazione elettronica, di riproduzione e di adattamento totale o parziale con qualsiasi mezzo (compresi i microfilm e le copie fotostatiche), sono riservati per tutti i paesi. Per i diritti di utilizzo contattare l’editore.

Progetto editoriale: Jonathan Falcone
Direzione: Timoteo Falcone
Redazione: Sabrina Lescio

ANIMA s.r.l.
Gall. Unione, 1 – 20122 Milano
Tel. 02 72080619 fax 02 80581864
e-mail: info@animaedizioni.it
www.animaedizioni.it

 

I edizione Anima febbraio 2015

 

Tipografia Italgrafica
Via Verbano, 146
28100 Novara

ISBN: 978-88-6365-280-2





INDICE

Prefazione di Valdo Vaccaro

Introduzione

Ho capito che…

Quando sai che…

La rivoluzione dell’etica universale

Rivoluzioni ed evoluzione

Mente, corpo, spirito

I tre principali ostacoli al progresso civile, morale e spirituale dell’uomo

Tutto è interconnesso

Come il mangiar carne impedisce l’evoluzione dell’uomo

Il vero amore è amore per la Vita Universale

Le colpe dei grandi sistemi

L’utopia di un mondo Vegetariano

I sette problemi più gravi del mondo correlati al consumo di carne

Il corpo, la mente, la coscienza, lo spirito

Le giustificazioni di chi mangia animali

Fondamentalismi: mancata evoluzione

Chi mangia carne affama il Terzo Mondo

Gli animali hanno il pieno diritto a non essere imprigionati, sfruttati, violentati e uccisi…

Il rispetto per gli animali: condizione imprescindibile per un mondo migliore

Insensibilità cancro dell’Anima

Senza pietà alcuna

Per quale assurdo motivo è lecito trattare in modi opposti delitti analoghi

Violenza tra gli uomini, frutto della violenza sul creato

La cultura degli ipocriti

Mangio la carne perché mi piace

Anche la pianta soffre

Giovani senza ideali

Extraterrestri e animali

Progetto Vegetariano/Animalista per combattere la fame nel Terzo Mondo

Guerra, un male inevitabile

Il biocentrismo della filosofia greca

Sincretismo, speranza di un mondo migliore

Piaceri gastronomici, ostacoli difficili da superare

Incoerenza degli animalisti

E se gli animali facessero a noi quello che noi facciamo a loro?

La condizione per un mondo migliore

Le esperienze che ti cambiano la vita

Siamo tutti figli dell’egoismo?

A proposito di sesso

Maestri e guide spirituali

Mass-media: morte del libero arbitrio

Non è vero

Senza mutamento non c’è evoluzione

Non si vincono le battaglie coi soli buoni propositi

Come nasce la struttura piramidale del potere

“Ma pensate ai bambini!”

Il terrorismo ideologico dei Vegetariani

Fai la spesa etica: non renderti complice dell’uccisione degli animali

Gli animali? Ci sono problemi più importanti

Vademecum dei Vegetariani

I Vegetariani non sono un popolo sparpagliato

Animalismo, uscire dalla logica pietista

Vivere senza carne si può, si deve, per il nostro bene e quello del pianeta

È il cuore che sceglie ciò che si mangia

“Mangio la carne perché mi piace”

Il calvario degli animali da macello

Polli e galline, splendide e sventurate creature

L’universale solitudine degli animali

Uccelli in gabbia e pesci negli acquari

Gli animalisti non portano scarpe di pelle

Cibo spazzatura per animali domestici

Quali animali hanno diritto al rispetto?

Aldo Capitini

Il senso poco civico di certi “proprietari” di animali

Chi sono questi Vegani-Animalisti?

Se si dovesse pagare il vero prezzo della carne, del pesce o del formaggio…

In ognuno di noi c’è una parte del tutto e tutti siamo una cosa sola

Vegan, la soluzione dei problemi

La grande storia dell’Animalismo

Amo gli animali, ma ogni tanto me li mangio e spesso li indosso

Non si può essere Animalisti senza essere Vegetariani

Quasi Vegetariani, quasi Animalisti e supercoscienza Vegan

Le sofferenze del movimento animalista

“L’uomo ha sempre mangiato carne”

L’anatomia comparata conferma: l’uomo è un animale frugivoro

Non fu la carne a favorire l’evoluzione dell’ominide

L’uomo predatore

Essenza del Vegetarismo

Aberrazioni alimentari

L’ingiustificabile paura di rinunciare alla carne

La carne è necessaria ai bambini…

Dalla qualità del cibo dipende la qualità della vita

Alimenti cotti, cibo senza vita

I danni della carne o i benefici del Vegetarismo?

Se non ti ammali sei contro il sistema

Cadaveri buoni da mangiare

Mangio la carne e sto benissimo

Mangiare di tutto non è la soluzione del problema ma è il problema

Siamo quello che mangiamo

La specie umana, la più crudele e la più ammalata

È aumentata la lunghezza della vita media…

L’eccezione che non fa la regola

La logica del sistema immunitario

Tassare i mangiatori di carne

Dieta mediterranea e dieta piramide: più ombre che luci

Vegetarismo pratico: cosa mangiano i Vegetariani?

Regole alimentari

Combinazioni alimentari

Quanto costa una bistecca?

L’intelligenza dei Vegetariani

Legumi, proteine e squilibri alimentari

OGM: un rimedio peggiore del male

Frutta, il cibo degli Dei

Ma come fanno i veterinari a non essere vegetariani?

“Se non mangi la carne, dove prendi le proteine?”

Omega 3 del pesce, fumo negli occhi

Vitamina B12, la bestia nera dei Vegani

Latte, alimento incompatibile con la salute umana

L’importanza vitale dell’equilibrio acido-basico del sangue

L’importanza della combinazione degli alimenti

Le fasi dell’alimentazione umana

Non basta esser Vegan

Spiritualità e Vegetarismo

Animali e traduzioni bibliche

Manomissione dei Testi Sacri

La religione cattolica? Una vera sventura per il mondo animale

Il problema dell’antropocentrismo di Gesù Cristo

La chiesa cattolica ha il dovere di rinnovarsi

Antropocentrismo, principale nemico da abbattere

Violenza naturale, Vegetarismo e fede in Dio

Religione e mancanza di senso critico

La chiesa cattolica allergica agli animali

Il peccato di crudeltà non contemplato dalla chiesa

L’antropocentrismo rende l’uomo peggiore

Gli animali hanno un’anima?

Cibo per l’anima

Bibliografia





PREFAZIONE

di Valdo Vaccaro

Tanti sono i difetti che caratterizzano l’essere umano: cinismo, viltà, avarizia, venalità, insensibilità. Catene che gli impediscono di spiccare il volo, di fare un salto di qualità e che mantengono a livelli assai bassi la vera cultura della coscienza umana aperta all’amore universale.

A volte, i difetti citati vengono superati essendo troppo rozzi e troppo evidenti, ma c’è ancora qualcosa che stona e che non quadra: è l’eccesso di vanità, la presunzione di essere una creatura speciale e privilegiata, la convinzione di essere, per volere divino, meglio della mucca o del maiale.

Il difetto ha un nome specifico e si chiama antropocentrismo. Per gli uomini di chiesa, di tutte le maggiori religioni fuorché il Buddhismo, l’insidia non è solo presente ma addirittura ridondante. Secondo la visione antropocentrica noi uomini, dotati d’intelligenza superiore e di anima, e circondati da altre creature inferiori, saremmo stati prescelti da Dio per sfruttare a nostro piacimento gli altri esseri considerati senz’anima, privi di sentimenti, di memoria storica e di parola, e dunque utilizzabili a nostro piacimento.

Chi ragiona in questo modo dimostra aberranti limitazioni di cultura e di spiritualità. Gli animali hanno metodi comunicativi e comportamentali diversi dai nostri, ma non necessariamente inferiori in qualità e in meriti.

Il Codice Vegan dell’amico fraterno Franco Libero Manco è un testo di avanguardia che parte proprio da queste considerazioni e che considera la visione antropocentrica come ciò che maggiormente preclude l’evoluzione morale, civile e spirituale del genere umano.

A parte la decina di sue precedenti opere, Franco Libero è persona conosciuta e di grande carisma, per il gravoso e coraggioso impegno profuso a favore delle cause vegana, animalista e salutista che egli considera come componenti fondamentali della visione universalista. Troppo conosciuta perché io possa presentarla. Sottolineo però le qualità professionali e artistiche, oltre che umane, dell’autore, che potrebbe fare grandi cose nell’arte, nel disegno, nella pittura, e che ha rinunciato coerentemente a tutto per portare avanti la sua personale e coinvolgente battaglia per un mondo migliore.

“Se la coerenza è determinante in una causa, noi non possiamo che essere Vegetariani. Non possiamo invocare protezione e giustizia per gli animali, se poi ce li mangiamo a tavola”, è una frase che leggo aprendo a caso il suo testo “Biocentrismo, l’alba della nuova civiltà umana”.

È per me un onore e un piacere dare il benvenuto a questa ennesima perla della sua intensa e coerente produzione letteraria.

Valdo Vaccaro





INTRODUZIONE

CHE COS’È IL VEGETARISMO

Essere vegetariani non significa solo seguire una dieta alimentare conforme alle nostre esigenze biologiche di esseri pacifici e fruttariani, ma abbracciare l’unica filosofia di vita che consente la realizzazione di se stessi e di un mondo migliore.

Il termine Vegetarismo fu coniato nel 1847 in Inghilterra dalla Vegetarian Society, adottato poi nel 1857 in Germania e in Francia nel 1875. Dal 1889 si parla di Vegetarismo. Mentre il “Fruttarismo” nasce in Francia nel 1920, successivamente si diffonde in Germania, Inghilterra, Italia. Dal 1944 si parla di Veganismo. La parola “Vegan”, una contrazione di “Veg(etari)an(o)”, fu coniata da Donald Watson che, insieme a un gruppo di Vegan inglesi, fondò la Vegan Society a Londra nel novembre del 1944. Il termine sta per indicare coloro che cercano di escludere tutte le forme di sfruttamento e crudeltà sugli animali. Nel 1908 fu fondata l’International Vegetarian Union con lo scopo di riunire le associazioni vegetariane di tutto il mondo.

Il Vegetarismo si diffonde in Italia principalmente a opera di Aldo Capitini (1889-1968), il Gandhi Italiano, apostolo della nonviolenza, che nel 1952 fonda a Perugia la Società Vegetariana, e nel 1961 organizza la prima marcia della pace Perugia-Assisi; nel 1963 fonda il Movimento Nonviolento per la Pace, poi costituisce Centri di Orientamento Sociale e Religioso, lavora per l’obiezione di coscienza, per la riforma religiosa, per l’educazione popolare, per lo sviluppo della scuola pubblica.

Il Vegetarismo, come filosofia di vita, trova le sue origini nel pensiero dei grandi iniziati, nei mistici, filosofi, santi, uomini di cultura e di scienza di ogni tempo e paese, in un forte richiamo al senso della giustizia e della compassione universale estesi dall’uomo a ogni essere vivente.

Nella sua pratica attuazione il Vegetarismo vuole dare all’individuo gli strumenti per essere artefice del proprio destino attraverso la consapevolezza delle proprie capacità di recuperare e conservare la propria salute fisica, di favorire il proprio equilibrio mentale e sviluppare la propria sfera spirituale attraverso stili di vita e abitudini alimentari conformi alla nostra natura. Infatti da ciò che mangiamo, dalla qualità dei nostri pensieri e dal nostro stato emotivo dipendono il nostro benessere e la nostra felicità. Solo quando le quattro componenti fondamentali dell’individuo, corpo, mente, coscienza e spirito, sono in sintonia tra loro si ha il perfetto benessere.

Il Vegetarismo supera la concezione meccanicistica, settoriale e sintomatologica della medicina convenzionale per intervenire sulle cause che determinano la malattia, secondo approcci terapeutici alternativi, naturali, di tipo olistico, ambientali e comportamentali.

Il superamento di ciò che genera disarmonia nel nostro essere, oltre a prevenire la malattia e ripristinare l’equilibrio energetico dell’individuo rafforzando le sue difese immunitarie, consente di sviluppare una coscienza giusta e compassionevole, una personalità serena, forte e positiva nei confronti della vita rendendo l’individuo parte attiva della sua stessa guarigione.

Il Vegetarismo dunque si propone di: dare all’individuo gli strumenti di difesa dalle malattie derivanti da alimentazione e stili di vita contrari alla nostra natura; favorire il rispetto della vita in tutte le sue manifestazioni; debellare la fame nel mondo e salvaguardare la natura; sensibilizzare la coscienza umana verso le necessità vitali di ogni essere vivente; abolire la violenza in senso lato mettendo in atto il principio “non ammazzare” e “non fare ad altri ciò che non vorresti ti fosse fatto”; opporsi a ogni pratica di sfruttamento dell’uomo come dell’animale sviluppando una mentalità di pace, di condivisione, di non predominio. Da una nuova cultura umana, infatti, fondata sulla consapevolezza delle possibilità di autodeterminare la propria condizione fisica, psichica, morale e spirituale e da una nuova sensibilità umana aperta alla condivisione e al rispetto dei più deboli è possibile porre le basi per un mondo libero dalle malattie, dalla violenza e dal dolore.

Il Vegetarismo non è un compendio di norme alimentari intese a tutelare la salute; non è un movimento di nutrizionisti alternativi; non è l’ideologia rampante delle ultime generazioni e non è nemmeno la tendenza spontanea verso un romantico ritorno alla natura nel rispetto di tutti i viventi. Il Vegetarismo (e nella sua più ampia definizione “Vegetarianesimo”) è l’espressione più alta, profonda e matura dell’intelligenza positiva e della coscienza universale protese verso il bene, la verità, la vita e l’evoluzione integrale dell’uomo in armonia con tutti gli esseri. Nella sostanza è il ritorno al piano originale di Dio per il creato enunciato dai grandi mistici di ogni dottrina religiosa e filosofica.

Il Vegetarismo, anche se si manifesta platealmente nelle ultime generazioni specialmente occidentali, affonda le sue radici nei lontani millenni della storia, traendo il suo insegnamento dal pensiero degli uomini più illuminati del mondo in una sorta di sincretismo universale, facendo proprio il pensiero dei grandi filosofi, dei grandi iniziati, dei grandi mistici, letterati e scienziati di ogni tempo e paese, base della morale e della spiritualità umana.

Il Vegetarismo fa suo l’anelito dell’uomo verso la liberazione integrale dai condizionamenti fisici, mentali e morali e lo rende libero e artefice del proprio destino, della propria salute fisica, del proprio equilibrio mentale, dello sviluppo della propria sfera emozionale e della propria elevazione spirituale.

Fulcro fondamentale della visione vegetariana è il rifiuto della violenza, in empatica adesione al pensiero jainista, al sentiero dell’amore enunciato dal Cristo, alla legge della compassione indicato dal Buddha, alla via della rettitudine raccomandato da Zoroastro e da Pitagora.

La cultura della scienza e dell’etica vegetariana supera le barriere ideologiche, razziali, culturali, religiose e politiche, per valorizzare le differenze positive formali e sostanziali, per espandersi a raggi concentrici sempre più vasti dall’uomo ad ogni essere vivente.

VIVERE SECONDO I PRINCIPI ETICI DEL VEGETARISMO SIGNIFICA:

- estendere i codici del diritto dall’uomo a ogni essere in grado di soffrire;

- valorizzare le differenze formali e sostanziali componenti la vita;

- estendere i principi: non ammazzare e non fare agli altri quello che non vorresti per te stesso, dall’uomo a ogni essere senziente;

- anteporre il biocentrismo alla visione antropocentrica;

- responsabilizzare l’individuo delle proprie scelte che sono in grado di condizionare il destino collettivo e quindi non delegare altri a tutelare il proprio bene fisico, mentale emozionale e spirituale.

NOI ABBIAMO UN SOGNO

Noi abbiamo un sogno, quello di un’umanità libera dai condizionamenti mentali esercitati per millenni dai centri di potere politico, economico e religioso; un’umanità libera dalle malattie, dal dolore e dalla violenza; un’umanità in cui ogni individuo ha finalmente gli strumenti per tornare ad essere artefice del proprio destino.

Noi siamo consapevoli che una società migliore è possibile solo se migliori saranno le coscienze di coloro che la compongono: più giuste e sensibili verso le esigenze vitali di ogni essere vivente, aperte alla fratellanza biologica universale in cui i codici del diritto alla vita, alla libertà e al rispetto sono estesi dall’uomo a ogni creatura. Siamo consapevoli che i sistemi politici ed economici cambieranno solo se cambieranno il cuore e la mentalità della gente che li fa e li gestisce.

Riteniamo che il Vegetarismo sia l’anello mancante alla cultura umana per poter superare il lungo periodo storico dell’ingiustizia, della violenza, della guerra, del dolore, della malattia.

Noi siamo consapevoli che educare a rispettare e a valorizzare il piccolo sia la soluzione di gran parte dei problemi del genere umano. Infatti come potrebbe l’uomo nuocere al suo simile se fosse educato alla gentilezza verso ogni essere vivente?

Chi dice “io sono verde” oppure “io sono bianco” è in errore: chi guarda in una sola direzione esclude dal suo orizzonte tutto il resto. Chi dice “io sono arcobaleno”, questi è nel vero.

Noi sosteniamo la cultura delle cause e del senso critico; non la cultura della sintomatologia.

Ci opponiamo all’arcaica quanto perniciosa visione antropocentrica, alla quale contrapponiamo la vitale filosofia del biocentrismo.

Consideriamo una vergogna per un popolo civile convivere con, tollerare o giustificare l’esistenza dei campi di sterminio che sono i mattatoi, come ciò che preclude l’evoluzione civile, morale e spirituale di un popolo.

Noi siamo consapevoli che nessuna malattia può essere debellata senza considerare l’individuo nella sua interezza e senza neutralizzare le cause che l’hanno generata, che sempre risiedono nel modo di essere e di alimentarsi dell’individuo.

Nessun vero benessere è possibile se l’individuo non cura simultaneamente le quattro componenti fondamentali dell’essere: quella fisica, quella mentale, quella emozionale e quella spirituale.

Il cibo influisce sulla mente, sul corpo, sulla sfera morale e sulla dimensione spirituale dell’individuo.

La tossiemia è l’effetto di una moltitudine di cause che porta a tutte le malattie, come i cibi cotti sono la causa della debilitazione dell’uomo.

Con la frutta, i cibi crudi, il digiuno, l’aria pulita, la serenità d’animo e la bontà del cuore è possibile curare ogni malattia.

INVITO AI LETTORI

A prescindere dalla giustezza della tesi generale di questo libro, che riteniamo evidentemente inconfutabile, essendo la vastità del suo panorama qualcosa che si potrebbe dire addirittura universale, potrebbero essere sfuggite al controllo dei suoi tanti dettagli piccole inesattezze, esagerazioni o contraddizioni.

Saremmo dunque grati a chiunque volesse segnalarci eventuali errori o proporci correzioni o miglioramenti.





PRIMA PARTE
ASPETTI ETICI





HO CAPITO CHE…

Ho capito che la vera forza liberatrice per l’uomo nasce dalla conoscenza e dalla volontà di essere artefici del proprio destino.

Ho visto che l’umanità da sempre è in mano a tre centri di potere: quello politico, quello religioso e quello medico.

Ho visto che i grandi meccanismi di gestione delle cose comuni sono concepiti per consolidare il potere dei forti.

Ho capito che le guerre moderne si fanno anche per rinnovare gli arsenali bellici e favorire le influenti industrie produttrici.

Che i concetti di patria e di religione troppo spesso dividono i popoli più che avvicinarli.

Che la scienza il più delle volte non è al servizio della gente ma di chi paga i tecnici della ricerca, cioè delle grandi multinazionali, veri e propri imperi economici come la chimico-farmaceutica, la petrolifera e quella dell’alimentazione, le quali pagano gli scienziati per dimostrare quello che a loro torna utile e vendere i loro prodotti.

Che la medicina convenzionale è fondamentalmente sintomatologica, non preventiva, perché la salute non rende mentre la malattia dà sostentamento ad un esercito sconfinato di persone.

Che la politica crea classi di potere che sempre sfuggono al controllo di chi le elegge, e che gli stessi mezzi di informazione danno alla gente quel che la gente chiede, non quello di cui la gente ha realmente bisogno.

Che la miseria e la fame nel mondo non sono frutto di un fatalismo ma la conseguenza di un meccanismo pensato per manovrare e assoggettare le masse.

Che le carenze di cultura e di pensiero critico della gente sono volute perché diventano piedestallo di ogni tirannia e servono a mantenere la gente in uno stato di perenne necessità di dottori del corpo e dello spirito.

Ho visto che nella Bibbia vi sono molte contraddizioni dottrinarie, che la vera religione cristiana è stata ampiamente disattesa e che, a parte gli ultimi decenni, la Chiesa si è servita di Cristo piuttosto che servire Cristo, e che la sua preoccupazione dominante sembra essere quella di perpetuare se stessa.

Ho visto che in merito al modo di alimentarsi dell’uomo la religione cattolica tende a spegnere il naturale sentimento di pietà dell’animo umano verso la sofferenza dell’animale e svalutare tutto ciò che non è umano.

Ma c’è una componente unitaria in tutta questa situazione. La coscienza umana. È la coscienza infatti a fare la storia, che sempre si esprime in base al suo grado evolutivo, al suo senso di giustizia, alla sensibilità del cuore della gente, alla capacità di condividere la sofferenza del prossimo. Qualunque violenza, qualunque ingiustizia dal più piccolo reato alla strage nasce dall’animo umano.

Ciò che occorre, per risolvere tutti i problemi del mondo e consentire all’uomo di superare la lunga fase storica dell’ingiustizia e della violenza, è rendere migliore l’animo umano, cioè più giusto, più buono, più fraterno, più conciliante, più compassionevole.… Questo è il solo modo per rendere migliori i sistemi, i meccanismi, il mondo. Il resto è demagogia.





QUANDO SAI CHE…

Quando sai che il 15% della popolazione mondiale dispone dell’85% delle ricchezze naturali e mangia il 60% di tutto il cibo prodotto, mentre cinquanta milioni di persone (quanto le vittime della Seconda Guerra Mondiale) ogni anno muoiono di fame e di miseria, e non ti ribelli a questa abissale ingiustizia, tu non sei un uomo.

Quando sai che nel mondo un miliardo e mezzo di persone percepiscono in un mese il salario di un giorno dell’ultimo manovale in Occidente, mentre ogni mucca riceve dalla comunità europea un sussidio di 2,5 Dollari al giorno (il doppio di quanto dispone il 75% degli africani) e dici, “Che ci posso fare”, tu non sei un uomo.

Quando sai che tutte le malattie del mondo potrebbero essere debellate con la somma che il mondo spende in un solo giorno in armamenti militari (centocinquanta milioni di Euro al minuto); che un sottomarino atomico costa quanto quattromila ambulatori medici; che i soldi spesi ogni anno solo negli Stati Uniti per curare le patologie e i danni causati da eccessi alimentari basterebbero a eliminare la fame nel mondo, e non ti senti sprofondare dalla vergogna, tu non sei un uomo.

Quando sai che il Sud per pagare i suoi debiti versa ogni anno dodicimila miliardi di Dollari nelle casse dei paesi ricchi e che il 40% di tutte le importazioni agricole destinate agli animali d’allevamento degli Stati Uniti vengono dai paesi sottosviluppati, e credi che siano cose che non ti riguardino, tu non sei un uomo.

Quando sai che milioni di tonnellate di eccedenze alimentari vengono distrutti, che centinaia di migliaia di capi di bestiame vengono inceneriti e che tonnellate di latte vengono versate sulla strada per equilibrare i prezzi tra offerta e consumo, mentre sette madri su dieci nel Terzo Mondo vedranno i loro bambini morire prima che abbiano compiuto quindici anni, e il tuo cuore non si spacca dal dolore e dalla rabbia, tu non sei un uomo.

Quando sai che sessanta miliardi di animali ogni anno vengono allevati in modo infernale e uccisi per imbandire le tavole degli umani, che i cereali utilizzati per produrre un solo chilo della carne che mangi sarebbero sufficienti a sfamare quaranta bambini, e non ti senti ribellare a questa spaventosa follia collettiva, tu non sei un uomo.

Quando sai che quarantamila bambini muoiono ogni giorno (otto milioni ogni anno) per mancanza di acqua potabile mentre tu sprechi centomila litri di acqua mangiando un solo chilo di carne di manzo; quando sai che mille bambini solo in Italia vengono uccisi ogni giorno con l’aborto, e hai ancora il coraggio di guardarti allo specchio, tu non sei un uomo.

Quando sai che nel mondo ogni anno trecento milioni di animali vengono torturati e uccisi con la vivisezione (l’86% senza alcuna anestesia), e ti limiti a dire “poveretti”, tu non sei un uomo.

 

Se sei un vero uomo non ti nascondere dietro i tuo pregiudizi: levati i tappi dalle orecchie, la benda sugli occhi, la corazza sul cuore.

È troppo comodo, troppo ipocrita limitarsi al lamento, alla critica, alla protesta.

È troppo comodo aspettare che siano gli altri a realizzare un mondo migliore.





LA RIVOLUZIONE DELL’ETICA UNIVERSALE

L’universalismo è uno stato di percezione della coscienza più ampio, è la visione unitaria delle cose, è la consapevolezza che tutto ciò che esiste è parte inscindibile di un solo grande organismo. L’universalismo riconosce il valore intrinseco di ogni singolo componente come unico e irripetibile, e trascende ogni parzialismo e ogni concetto isolazionista. Esalta l’interazione armonica delle differenti culture, la sinergia delle forze vitali.

Nella sua attuazione pratica richiede al soggetto una coscienza individuale più giusta, una mentalità di pace e di giustizia più ampia e profonda degli schemi convenzionali marcatamente antropocentrici; la capacità di estendere il diritto al rispetto, alla libertà e alla vita dall’uomo a ogni essere senziente. Questo non vuol dire che tutte le cose siano sullo stesso livello, che il comportamento del criminale abbia, sul piano dell’etica, lo stesso valore del comportamento dell’uomo giusto e onesto; non significa che l’essere umano abbia l’obbligo giuridico di trattare alla stessa stregua un uomo e una zanzara, ma l’esigenza morale di rispettare le esigenze vitali di ogni creatura perché tutte appartenenti alla medesima realtà in continuo divenire, con l’identico diritto di esistere e di attuare il proprio destino evolutivo, nella consapevolezza che più un essere è debole e indifeso e più ha il diritto di essere tutelato dal più forte.

L’universalismo, pur conservando il valore delle proprie identità culturali, supera il concetto di patria, di nazione, di appartenenza ad un gruppo etnico, l’assolutismo dogmatico del concetto dualistico tra bene e male.

Ciò che occorre è superare le divisioni mentali, fittizie, virtuali, capire che non c’è nulla di assoluto nell’universo, che tutto è in continuo mutamento. Capire che nulla di ciò che viene detto o fatto ha valore imperituro, che tutto è in relazione al contesto storico sociale in cui si verificano i fatti e che solo ciò che mira alla conservazione della Vita e all’armonica compenetrazione tra le cose resta come punto di riferimento oggettivo. Per i credenti può essere Dio, per i non credenti sarà la speranza nel bene, nella democrazia, nella giustizia, nella vita che, a mio avviso, è la stessa cosa.

Occorre capire che il bene ed il male sono intrinsecamente legati al punto che l’uno non può esistere senza l’esistenza dell’altro. Infatti se dovesse essere abolita la violenza dalla dimensione terrestre, per il fatto che ogni specie esiste in virtù della sopraffazione di quella più debole di cui si nutre, ogni cosa sul pianeta cesserebbe di esistere. La strada da seguire sta nel perfetto equilibrio delle due realtà: ma quanto più un uomo opera nel bene tanto più si avvicina ai margini dell’equilibrio.

Se il bene si identifica con la vita e con l’evoluzione integrale di ogni essere vivente, il male è tutto ciò che si oppone alla vita, alla gioia, all’armonia e si manifesta con la sofferenza, il caos, la morte. Ma se l’essere umano arrivasse, un ipotetico giorno, ad abolire ogni forma di violenza e di ingiustizia tra i suoi simili e verso gli animali, fino a realizzare il mitico paradiso terrestre, nulla cambierebbe per le altre specie viventi che esistono solo in virtù della violenza che esercitano a danno di altre creature spinte dalla necessità di sopravvivenza.

L’essere umano è il solo che ha il privilegio di potersi opporre all’inesorabile legge naturale, accettando di essere vegano: in questo modo vince la legge della violenza a cui sono soggetti impotenti gli altri esseri che per esistere devono necessariamente uccidere. Anche se sarà impossibile abolire del tutto la violenza dell’uomo verso le altre creature. Pensiamo a quanti piccoli animali vengono uccisi nella coltivazione dei campi o nella realizzazione delle strade o dei palazzi.

Nell’ottica dell’universalismo qualunque schieramento è errato. Chiunque si posiziona in una corrente di pensiero o abbraccia le teorie di una qualunque dottrina o ritiene preminenti i valori di una cultura su un’altra cade nell’errore di una cultura segregazionista, antropocentrica, razziale, specista. Convinto che la sua verità sia quella a cui le altre devono uniformarsi cercherà il trionfo della sua. Chiunque dice: “questo è mio fratello” sbaglia perché nostri fratelli non sono solo quelli della nostra stessa specie ma tutti gli esseri senzienti. Chiunque dice “io sono donna” sbaglia perché nel maschio ci deve essere, e c’è, anche la dimensione della parte femminile e viceversa. Chiunque dice io sono “rosso, verde, o bianco,” chiunque dice “io sono cristiano, induista o buddista” tenta di affermare la supremazia della corrente del suo pensiero sulle altre. Chiunque guarda in una sola direzione si priva della percezione di un orizzonte più vasto, ma chi, invece di fermarsi e dire “questa è la parte che io prediligo, in cui meglio mi identifico”, non guarda in modo circolare, anzi sferico, preclude a se stesso, alla sua anima e alla sua mente la possibilità di conoscere le differenti realtà che lo arricchiscono e che compongono la Vita.





RIVOLUZIONI ED EVOLUZIONE

L’essere umano nel corso del suo processo evolutivo non è sfuggito (e tuttora non sfugge) alla legge della natura con la quale il più forte impone le sue regole sul branco. Dalla forza fisica iniziale, come principio di imposizione si è passati alla forza della maggiore perspicacia del soggetto per arrivare alla forza del potere economico. Il popolo ha sempre subito la buona o la cattiva sorte di chi comandava il gruppo o di chi governava a seconda che il soggetto fosse animato da giusti propositi oppure crudele e tiranno. La difficoltà è sempre stata, ed è quella di, avere al comando qualcuno che, oltre a essere in grado di far rispettare le regole, garantisse nello stesso tempo la giustizia e il bene del popolo.

Le regole imposte, se da una parte costituivano una sorta di sicurezza per il gruppo, dall’altra precludono la libera espressione dell’individuo, condizionato se non represso nelle sue migliori espressioni evolutive.

Quando i potenti, in un progressivo delirio di onnipotenza e di rapacità, hanno preteso dal popolo più di quanto questo fosse in grado di dare, sono scoppiate rivolte, ma il potere che arrivava a sostituirsi era spesso peggiore di quello abbattuto. Ma dalla mancanza di libertà, dal sopruso e dall’ingiustizia nasce il desiderio di affrancamento e di democrazia. L’alternarsi al potere ha fatto sì che coloro che succedevano al tiranno deposto, per il fatto di esser venuti dal popolo fossero animati da una volontà di giustizia maggiore di chi era stato al potere.

Il potente, come il capo branco, tende egoisticamente a fare i suoi interessi quando non è animato da uno spirito di giustizia e democrazia, ma questi aspetti morali della coscienza umana sono emersi lentamente nel seno del gruppo a mano a mano che la coscienza collettiva si evolveva secondo le aspirazioni di uguaglianza e condivisione.

I grandi uomini di spiritualità hanno contribuito notevolmente a innalzare il livello morale della coscienza collettiva facendo in modo che coloro che poi si succedevano al potere fossero più giusti ed umani nei loro propositi.

I potenti, se da una parte hanno dovuto (loro malgrado) allargare la sfera del diritto e della legalità a masse sempre più estese, più emancipate, consapevoli e determinate, erano d’altronde essi stessi parte di un’umanità che pian piano si allontanava dai livelli primordiali.

Il potere può rallentare ma non impedire il processo evolutivo insito per legge naturale nelle cose. E anche se per “sbloccare” la stasi dovuta alla tirannia si è dovuto quasi sempre ricorrere all’uso della forza, senza il progressivo sviluppo del senso critico dell’intelligenza umana, dovuto agli Iniziati, ai grandi filosofi a agli uomini di scienza, le grandi innovazioni non avrebbero avuto la capacità di attuarsi se non in tempi molto più lunghi.

L’impegno dello Stato di educare la gente alla pace, alla giustizia, alla fraterna condivisione è ciò che manca per accelerare il processo evolutivo capace di scongiurare in futuro nefaste ricadute verso tiranniche espressioni di individui capaci di sfuggire alla legge dell’evoluzione integrale.





MENTE, CORPO, SPIRITO

“Non si dovrebbe intraprendere la cura di una parte senza tener conto del tutto. Non dovrebbe venir fatto alcun tentativo di curare il corpo disgiunto dall’anima; per ottenere la salute della testa e del corpo è necessario cominciare curando la mente… Perché questo è il grande errore dei nostri giorni nella cura del corpo umano: che si compie separando l’anima dal corpo.” Platone (427-347 avanti Cristo).

 

L’etica universale del biocentrismo è uno stato della coscienza più ampio, è la visione unitaria delle cose, è la consapevolezza che tutto ciò che esiste è parte inscindibile di un solo grande organismo, è l’anello mancante alla cultura esistenziale adeguata a realizzare un mondo migliore.

Nella sua attuazione pratica richiede al soggetto una coscienza individuale più giusta, una mentalità di pace e di giustizia più ampia e profonda rispetto agli schemi convenzionali marcatamente antropocentrici, la capacità di estendere il diritto al rispetto, alla libertà e alla vita dall’uomo agli altri essere viventi, nella consapevolezza che più una creatura è debole e indifesa più ha diritto di essere tutelata dal più forte.

La filosofia del biocentrismo affonda le sue radici nel pensiero dei grandi uomini di spiritualità e di scienza di ogni tempo e paese, valorizza la sacralità della vita in tutte le sue multiformi espressioni, supera le barriere ideologiche, razziali, politiche, religiose, culturali, si apre sfericamente alla valorizzazione delle diversità componenti la Vita, va alle cause dei problemi, cerca di sviluppare nell’individuo il senso critico delle cose e della storia in modo da renderlo capace di autodeterminare la propria esistenza e di responsabilizzarsi nei confronti del suo contesto sociale. Il biocentrismo è la sola filosofia che estende i tre principi della civiltà mondiale “non ammazzare”; “non fare ad altri ciò che non vorresti fosse fatto a te” e “ama il prossimo tuo come te stesso” dall’uomo ad ogni animale senziente.

Nella sua visione olistica e sincretista il biocentrismo può arrivare dove nessun’altra dottrina è mai arrivata e così risolvere i tre mali fondamentali dell’uomo, quello fisico che genera le malattie corporee, il male mentale che genera azioni incontrollabili, inquietudine, paure e via dicendo e il male spirituale che genera egoismi, crudeltà, insensibilità, aggressività, violenza. Questo processo di rinnovamento essenziale passa inevitabilmente attraverso l’alimentazione vegana. Il Veganismo infatti, oltre a prevenire la malattia, a ripristinare l’equilibrio energetico, rafforzando le difese immunitarie dell’individuo, consente lo sviluppo di una coscienza giusta e compassionevole, una personalità serena, forte e positiva, rendendo l’individuo parte attiva del suo stesso destino.

La filosofia del biocentrismo (componente dell’Universalismo) ha quindi l’ardire di ritenersi l’unica dottrina morale in grado di risolvere i più gravi problemi che da sempre affliggono l’umanità quali: la violenza, le malattie, la fame nel mondo, la distruzione dell’ambiente, l’inquinamento, la carenza di acqua potabile, l’esaurimento delle risorse energetiche. Per attuare questo ambizioso processo riteniamo che sia necessario intervenire sull’uomo piuttosto che sui sistemi, perché se gli uomini sono giusti, saggi e lungimiranti qualunque sistema è ottimale, per contro qualunque sistema politico, economico, religioso e via dicendo non funziona se a governare sono uomini ingiusti ed insensibili. Si racconta un aneddoto in cui fu dato ad un gruppo di persone un foglio di carta su cui era impresso da un lato il planisfero e dall’altro lato il profilo di un uomo. Il foglio strappato in piccoli pezzi doveva essere ricostruito ma le difficoltà erano enormi finché a qualcuno non venne l’idea che era molto più semplice ricostruire il planisfero ricomponendo la figura dell’uomo.

Se il bene si identifica con la vita e con l’evoluzione integrale di ogni essere vivente, il male è tutto ciò che si oppone alla vita, alla gioia, all’armonia e si manifesta con la sofferenza, il caos, la morte. L’essere umano è il solo ad avere il privilegio di potersi opporre alla inesorabile legge naturale, accettando di essere vegano: in questo modo vince la legge della violenza a cui sono soggetti impotenti gli altri esseri che per esistere devono necessariamente uccidere. Anche se sarà impossibile abolire del tutto la violenza dell’uomo verso le altre creature. Pensiamo a quanti piccoli animali vengono uccisi nella coltivazione dei campi o nella realizzazione delle strade o dei palazzi. L’umanità potrà migliorare la sua condizione solo se saranno migliori la coscienza e la mente di coloro che la compongono; per questo è fondamentale, imprescindibile intervenire sulle tre componenti dell’entità umana e curarle simultaneamente. Non solo infatti un individuo positivo è in grado di influenzare i suoi simili, ma vi è un nesso tra il comportamento umano e gli stessi eventi planetari: le catene di causa-effetto sono molto più reali di quanto si riesca ad immaginare e, come diceva Francis Thompson, “Tutte le cose, da un potere immortale, vicino o lontano, segretamente, le une alle altre sono legate al punto che tu non possa muovere un fiore senza turbare una stella”.

CORPO, MENTE, COSCIENZA E SPIRITO

L’entità umana risulta fondamentalmente costituita da quattro componenti, corpo, mente, coscienza e spirito, che tra loro interagiscono e si condizionano a vicenda. Se il corpo è in stato di malattia la sofferenza coinvolge la condizione psichica che influenza quella emozionale, che a sua volta si estende alla dimensione spirituale della persona. Se una sola componente non è in stato di benessere si viene a creare una specie di scompenso nella natura umana e a questa subentrano l’inquietudine, la sofferenza, l’infelicità. Le suddette quattro componenti possono essere paragonate alle quattro gambe di un tavolo, che per essere stabile deve avere gambe della stessa lunghezza, cioè la vera realizzazione dell’uomo si attua solo quando corpo, mente, coscienza e spirito hanno lo stello livello evolutivo.

Se il corpo si ammala è perché l’uomo vive male, e si alimenta male; questo succede perché la sua parte ragionante non ha ancora raggiunto i livelli necessari a comprendere le leggi della natura. Può forse una mente essere serena quando il corpo è sofferente? Le malattie psicosomatiche sono una realtà non trascurabile. Se un uomo non ha saggezza e conoscenza come può sapere che cosa è meglio per la sua mente e la sua anima? E come può la sfera emotiva non essere turbata da pensieri turbolenti o azioni delittuose? Allo stesso modo quando la sfera sentimentale si esprime in modo negativo, lesivo per se stesso e gli altri, come può l’individuo essere in pace con se stesso e con gli altri?

La mente non può migliorare se stessa senza l’ausilio del corpo materiale in quanto è espressione sottile dello stesso, così il corpo non può migliorare se stesso senza l’ausilio della mente; allo stesso modo l’anima non può migliorare se stessa senza la volontà del soggetto, cioè l’azione della mente da parte della materia che la costituisce. In realtà corpo, mente, coscienza e spirito sono mondi che si compenetrano, che si influenzano reciprocamente e sono tra loro indivisibili al punto che se una delle componenti viene a mancare del tutto l’individuo cessa di esistere. Quindi, se le componenti sono inseparabili, per deduzione si può supporre che alla morte del corpo fisico dell’uomo si estinguono anche la mente, la coscienza e la sfera spirituale. Ma tutto è all’interno dell’Uno e quando il corpo materiale si frammenta i suoi componenti restano, sotto altri aspetti, all’interno dell’Uno perché nulla si crea e nulla si distrugge.

Se anche un solo organo è malato inevitabilmente ne soffre l’intero organismo. Ma se si vuole operare la guarigione di una delle quattro parti è necessario intervenire anche sulle altre tre. Il benessere integrale dell’individuo si raggiunge solo quando le componenti non solo sono armoniche con se stesse ma devono esserlo anche tra loro. Quando una sola di queste viene trascurata, non si sviluppa allo stesso livello delle altre due e si determina una sorta di scompenso che genera disarmonia nell’entità e quindi sofferenza fisica, psichica o spirituale. Una persona ritenuta giusta e di sani principi morali che però usa mangiare la carne prima o poi si ammalerà, sia perché non ha capito, a livello mentale, che questo alimento è incompatibile con la sua salute e sia perché la sua coscienza non è abbastanza sensibile da condividere la sofferenza degli animali, e di conseguenza, secondo la legge di causa-effetto, ne pagherà le responsabilità con la sofferenza.

Così se si vuole intervenire sulla mente dell’individuo sarà necessario considerare il livello evolutivo raggiunto dal corpo e dall’anima; se si vuole che un individuo sviluppi la sua sfera emotiva sarà necessario tener conto della dimensione fisica, psichica ed emozionale dell’individuo. Può succedere che un individuo abbia un fisico in apparente buono stato, ma la sua ottima salute non durerà a lungo se vengono trascurate le altre componenti. A volte succede che (come ad alcuni asceti e santi) a un fisico ammalato corrisponda una grande sfera spirituale, ma l’individuo è sofferente perché ha trascurato una o più delle sue componenti: il corpo, quindi non ha realizzato il benessere integrale richiesto dalla natura per essere felice, perché in realtà un uomo ritenuto santo che mangiava la carne ha, a mio avviso, le mani insanguinate.

DIMENSIONE MENTALE

Duemila anni fa Giovenale affermava “mens sana in corpore sano”; infatti quando l’individuo gode buona salute, perché si alimenta correttamente, favorisce la basicità del suo sangue, e questo favorisce lo sviluppo del suo acume, della sua intelligenza positiva, della sua saggezza, della sua lungimiranza. Questo aspetto è confermato anche scientificamente dalla biochimica dei neurotrasmettitori, che spiega le origini alimentari dell’aggressività umana. Gli alimenti, infatti, condizionano il biochimismo cerebrale, il pensiero e quindi il comportamento delle persone. Carne e pesce fanno aumentare i livelli dell’aminoacido tirosina e l’accumulo nel cervello dei due neurotrasmettitori dopamina e adrenalina, responsabili della grinta e dell’aggressività tipica degli animali predatori.

Un eccesso proteico dovuto alla carne oppure a cibi troppo ricchi di proteine causa carenza di triptofano e serotonina. Il triptofano è presente anche nella carne, ma il triptofano che viene dalla carne o da cibi iperproteici aumenta contemporaneamente altri due aminoacidi, la leucina e la tiroxina, in misura maggiore rispetto al triptofano stesso, il quale giunge al cervello in dosi minori perché questi due impegnano i meccanismi di trasporto degli aminoacidi a discapito del triptofano, che giunge così al cervello in dosi ridotte generando aggressività e violenza nell’individuo.

Per contro i vegetali per il loro alto contenuto di amidi e fibra favoriscono la concentrazione di triptofano nel cervello consentendone la trasformazione in serotonina, che è il neurotrasmettitore tipico di uno stato di calma, di serenità, di socievolezza; inducono il ritmo di base “alfa”, che caratterizza un cervello cosciente e vigile, accompagnato da un senso di benessere generale analogo allo stato di meditazione, che permette all’individuo di entrare in contatto con le realtà più profonde della sua vera natura favorendo immaginazione e creatività. Inoltre, sotto l’aspetto bio-energetico l’alimentazione carnea abbassa le frequenze energetiche dei chakra, l’energia diventa più densa e scorre più lentamente, le persone tendono a essere più aggressive e tese, perché vengono sollecitati i chakra istintuali. L’alimentazione vegana invece consente la depurazione dell’organismo, che si ripercuote sui chakra che alimentano l’aspetto mentale e spirituale: l’energia della persona diventa più armonica ed equilibrata, aumenta la vibrazione complessiva e ci si avvicina al piano delle percezioni superiori.

LA DIMENSIONE FISICA O CORPOREA

Nella dimensione filosofica del biocentrismo l’uomo vive secondo le leggi della sua natura di animale pacifico e vegano. Alimentandosi in conformità alle sue esigenze fisiologiche l’essere umano vive in ottima salute e a lungo: quanto più esclude dalla sua dieta carne, pesce e derivati animali e tutti i cibi innaturali ed inquinati, tanto più migliora la sua salute e si allunga la sua vita: potrebbe addirittura vivere circa sette volte il suo periodo di sviluppo come gli altri mammiferi, e raggiungere l’età delle popolazioni vegetariane che vivono spesso fino a centotrenta anni. La realtà dell’ottima salute dei vegani del tempo recente ed in qualunque età della storia è in grado di sconfessare qualunque attacco tendente a screditare il Veganismo. Milo, filosofo-atleta pitagorico, la cui forza sovrumana lo rese famoso nel mondo classico, era vegano: un esempio concreto dei benefici di questa dieta. Tiana, suo assiduo seguace, aveva una salute eccezionale e anch’egli era vegano. E l’elenco potrebbe continuare con gli atleti vegetariani o vegani contemporanei primatisti mondiali in ogni disciplina sportiva.

Il Professor Brauccle, nei suoi resoconti sugli abitanti delle isole Marianne, scoperte nel 1620 dagli spagnoli, dice che essi erano vegani puri, si nutrivano soltanto di frutti e radici poiché non conoscevano il fuoco; ciò malgrado erano in grado di trasportare sulle spalle fino a 250 kg di peso, non soffrivano di alcuna malattia e la durata della loro vita media era nettamente superiore a quella europea. Le popolazioni che per tradizione sono vegetariane vivono notoriamente più a lungo, come gli Hunza del Kashmir, i russi del Caucaso, gli indiani del Toda e dello Yucatan la cui vita media sfiora i cento anni; per contro le popolazioni prevalentemente carnivore, come gli eschimesi, hanno una vita media di circa trent’anni, e pare anche il più basso quoziente intellettivo.

Le cause delle malattie del corpo vanno sicuramente ricercate nel modo errato di alimentarsi dell’uomo. Se nel serbatoio di un veicolo progettato per funzionare a benzina viene aggiunto anche del gasolio la sua durata sarà limitata e la sua vita piena di problemi. La letteratura medico-scientifica derivante da convegni nazionali ed internazionali, in merito alle patologie correlate all’alimentazione, da molti anni mette in risalto i fattori protettivi degli alimenti vegetali, evidenziando nel contempo la pericolosità degli alimenti carnei e dei grassi animali, quali fattori predisponenti a molte malattie, comprese quelle cardiocircolatorie e tumorali.

Ben centocinquanta studi condotti in ogni parte del mondo hanno dimostrato che frutta e ortaggi proteggono dal cancro e che carne e grassi animali sono ritenuti responsabili dell’insorgenza di forme tumorali. Lunghi e approfonditi studi condotti nell’ambito dell’OMS hanno sottolineato la correlazione tra alimentazione carnea e insorgenza di malattie neoplastiche e malattie autoimmuni. L’OMS per combattere tali malattie indica come migliore prevenzione l’alimentazione a base di cibi integrali, verdure ed alimenti di origine vegetale. Analizzando poi altre patologie, come osteoporosi, malattie renali, malattia diverticolare, calcolosi della colecisti, artrite reumatoide e demenza, risulta che i mangiatori di carne hanno un rischio doppio o triplo di ammalarsi rispetto ai vegetariani.

Che la carne sia responsabile di moltissime patologie comprese quelle cancerose è oramai affermato da noti scienziati, medici e ricercatori in tutto il mondo, che inequivocabilmente hanno messo in relazione le malattie più terribili degli ultimi tempi con l’alimentazione carnea, che solo negli Stati Uniti ha causato più morti di tutte le guerre del secolo scorso. Dati statistici affermano che sono in aumento i tumori che colpiscono anche i bambini. Per contro sappiamo che l’alimentazione vegetariana previene moltissime malattie, specialmente: stipsi, diabete, reumatismi, disturbi epatici, coliti, gotta, malattie cardiache e tumorali, e può addirittura prevenire il 97% delle occlusioni coronariche.

DIMENSIONE EMOZIONALE

È la coscienza degli individui a fare la storia, la quale coscienza si esprime a seconda dello stato evolutivo del singolo ed è influenzata dalla sua condizione fisica e spirituale. Se nel corso dei millenni l’individuo non ha sviluppato la sua sfera emotiva è perché ha limitato questo sentimento solo ai suoi simili e spesso neppure a questi. Ma se un padre di numerosi figli insegna a rispettare solo ed esclusivamente il primogenito e nel contempo autorizza, anzi spinge, gli altri membri della famiglia ad usare tra loro ogni sorta di sopruso e di violenza, non si può pretendere che questi siano poi sensibili, rispettosi e gentili nei confronti del primogenito. E se poi a un soldato viene insegnato a rispettare solo ed esclusivamente il generale, come potrà quel soldato essere incline al rispetto anche dei suoi parigrado?

L’inclinazione alla violenza dell’uomo non ha solo radici biochimiche ma, come si vuole dimostrare, anche morali, in quanto ogni azione coinvolge la sfera emotiva dell’individuo. Ma come può essere successo che l’uomo, dell’ordine dei primati, della famiglia degli ominidi, del genere homo, della specie sapiens sapiens, senza gli attributi anatomico-fisiologici tipici degli animali predatori (zanne, becco, artigli ed eccitazione alla vista del sangue), quindi un animale per sua natura fondamentalmente pacifico come i suoi cugini gorilla, scimpanzè o bonobo, come è possibile che si sia poi trasformato al di là del più feroce dei predatori, divenendo la creatura più agguerrita e crudele, capace di macchiarsi di crimini orrendi, di stragi, di genocidi anche verso i componenti della sua stessa razza, e un disgustoso mangiatore di cadaveri?

A mio avviso i nostri progenitori fruttariani, nell’ultima glaciazione Wurm III dell’era quaternaria nel periodo chiamato pleistocene, circa un milione di anni fa, quando le foreste si trasformarono in savane, furono costretti a vivere di sciacallaggio, cioè mangiare i resti lasciati dagli animali predatori, ma col tempo impararono a cacciare e quindi a uccidere direttamente gli animali e a mangiare i loro corpi sanguinolenti e palpitanti appena uccisi. Si abituarono alla vista del sangue e della morte violenta, e la sfera “emotiva” che con l’evoluzione si stava sviluppando nella coscienza della specie andò scemando, fino a restare circoscritta solo nei confronti di individui della propria stessa razza, e rallentò, se non precluse il suo stesso sviluppo. L’ominide aveva imparato a uccidere e l’azione inizialmente sporadica si ripeté ogni qualvolta vi fu la necessità di difendere il proprio pasto, la propria pozza d’acqua, il proprio giaciglio, la propria compagna. Il danno nella sua coscienza era stato irrimediabilmente compiuto, ma con l’uso della violenza a pagarne le conseguenze furono anche quelli della sua stessa razza, nei confronti dei quali era ormai capace di mettere in atto le stesse azioni distruttrici: l’uccisone di altri animali aveva decretato la morte della sensibilità umana.

Quando l’essere umano in maturità e coscienza rifiuterà la violenza, l’aggressione e il predominio come espressione vitale, quando avrà la consapevolezza che ciò che determinò le sue azioni violente non è più giustificabile dalla spinta alla sopravvivenza (dal momento che oggi l’uomo può benissimo assicurare il suo sostentamento attraverso alimenti che non richiedono l’uccisione e lo spargimento di sangue), allora tornerà alla sua antica natura di animale mite e pacifico. Anche perché la violenza sugli animali, come affermava il poeta Orazio, è il tirocinio per ogni crudeltà nei confronti dell’uomo.

Ma come attuare questo processo di sensibilizzazione della coscienza umana al fine di porre le basi per un mondo di pace e di giustizia tra gli esseri umani e tra questi e il resto della creazione? Semplicemente attraverso la valorizzazione ed il rispetto di tutto ciò che è diverso dall’uomo. Se le nuove generazioni saranno educate ad apprezzare la bellezza del “piccolo”, ad amare, a rispettare la sacralità della vita in tutte le sue espressioni, se saranno in grado di meravigliarsi della bellezza di un fiore, di un semplice filo d’erba, se saranno educate a sviluppare la capacità di condividere le necessità vitali degli altri esseri viventi, le difficoltà esistenziali di ogni creatura, di capire che tutto ciò che esiste ama la vita e non vuole, come noi stessi, soffrire o morire, e che la nostra stessa esistenza dipende dalla simbiosi armonica tra tutte le cose; se le nuove generazioni sapranno amare le cose minute, il particolare valorizzandolo per il suo intrinseco valore, inevitabilmente si svilupperà nell’uomo una coscienza sensibile e compassionevole in grado di condividere le esigenze del prossimo, di amare e rispettare anche gli esseri umani, e finalmente saremo in grado di superare questo millenario ed infausto periodo storico di violenze e di lutti. Diversamente il processo inverso non solo non è in grado di produrre i risultati sperati ma diventa la causa principale della disumanizzazione della coscienza umana, come la storia conferma.

L’umanità per migliorare la sua condizione non ha bisogno tanto di scienziati, letterati, politici, economisti, matematici, medici quanto di uomini che siano principalmente buoni, giusti e sensibili alle necessità dell’altro, capaci di cooperare fraternamente e di condividere le necessità vitali del prossimo. Perché se un uomo non è un ottimo professionista può non essere un elemento negativo, ma se è fondamentalmente cattivo è sicuramente una sventura.

Non vi è delitto infatti o ingiustizia che non sia collegabile alla coscienza degli uomini; non v’è raggiro, inganno, interesse di parte, sete di potere, sfruttamento che non sia correlato alla sfera morale degli individui, come non v’è contrasto che non potrebbe essere risolto se l’uomo fosse più ricco di sentimenti. I crimini commessi dall’uomo, incominciando da Caino, che hanno reso questo mondo un luogo di dolore, i problemi che affliggono da sempre l’umanità e che impediscono di realizzare l’armonia sociale, non sarebbero stati commessi se l’uomo fosse stato semplicemente più buono e più giusto.

Se tutti i tiranni avessero avuto un cuore più giusto e sensibile come avrebbero potuto macchiarsi dei loro crimini? La stessa schiavitù umana sarebbe stata bandita. Se i soldati di tutti gli eserciti avessero un cuore buono ed una coscienza sensibile alla sofferenza dell’altro, se sapessero immedesimarsi sino a condividere il dolore che causano, come potrebbero uccidere il loro fratello? Il male supremo della guerra sarebbe eliminato. Se coloro che detengono il potere politico ed economico a livello mondiale avessero un cuore buono ed una coscienza sensibile all’altrui condizione come potrebbero sopportare l’idea che qualcuno stia soffrendo la fame, la miseria, le malattie? Coloro che violentano, stuprano, calunniano, fanno del male, come potrebbero nuocere al prossimo se il loro cuore e la loro coscienza fosse in grado di condividere la sofferenza del prossimo? Come potrebbero causare violenza fisica, psicologica o morale? Il ladro come potrebbe rubare ciò che non gli appartiene se avesse una coscienza in grado di condividere il dolore della sua vittima? Ogni delitto contro gli animali come potrebbe essere commesso se colui che lo commette avesse un animo sensibile?

Se una persona pensa sia una cosa giusta, naturale, lecita mangiare la carne, allora io la invito a visitare un mattatoio e portarci anche i suoi bambini in modo che sappiano a chi apparteneva quel pezzo di cadavere che hanno nel piatto. Pochi mangerebbero la carne se dovessero uccidere con le proprie mani l’animale di cui mangiano il corpo. L’incoerenza e l’ipocrisia umana sono ciò che maggiormente precludono l’evoluzione integrale dell’uomo. Come può l’umanità liberarsi delle ingiustizie, dalla violenza e dalla guerra se giornalmente ognuno che mangia la carne si rende responsabile di ingiustizia, di violenza e di sopraffazione?

Se un uomo è indifferente alla sorte crudele cui condanna migliaia di animali innocenti per il piacere del suo palato, come può essere un uomo giusto e adatto a preparare la pace? Invece un uomo sensibile, capace di percepire il dolore degli altri come potrebbe essere un macellaio, un vivisettore, un cacciatore, un pellicciaio, un assassino, un ladro, uno stupratore? Come potrebbe un uomo essere ingiusto, disonesto, approfittatore se fosse educato al rispetto di ogni creatura? È la sensibilità del cuore il vero segreto della giustizia e della pace.

Chi è indifferente alla sofferenza degli animali come può essere sensibile alla sofferenza degli uomini? Chi non sa dare valore alla vita dell’animale come può dar valore alla vita degli uomini? Chi non sa apprezzare e valorizzare la perfezione e la bellezza di un organismo vivente come può dar valore a ciò che lo circonda? Chi è indifferente al pianto di un animale come potrebbe essere sensibile al dolore degli uomini? Chi non sente la disperazione di un animale braccato, imprigionato, torturato come può comprendere l’angoscia del suo simile?

Eppure gli uomini riescono a farlo perché separano l’animale dall’uomo. Dicono: “Che c’entra, l’animale è una cosa e un’altra è l’essere umano”. Ed è questo ciò che giustifica ogni crimine nei confronti degli animali. Il principe fattosi prete Max von Sachsen affermava: “Finché gli uomini continueranno a uccidere gli animali essi non cesseranno nemmeno di uccidersi tra di loro: il mondo animale si vendica dell’umanità forzandola nelle guerre a divenire carnefice di se stessa”, e sullo stesso concetto diceva Anna Kingsford: “Finché gli uomini si ciberanno come le tigri essi manterranno la natura della tigre”, mentre Artur Shopenhauer asseriva: “La pietà verso ogni essere vivente è la prima valida garanzia per il buon comportamento dell’uomo”.

Ogni opera degna di lode, ogni altruismo e ogni collaborazione nasce dalla capacità dell’individuo di far sua e condividere la condizione dell’altro. Non vi è virtù che non nasca dalla sensibilità umana, come non vi è giustificazione che non sarebbe vanificata di fronte al rifiuto di nuocere.

Dunque la soluzione di ogni problema sociale non sta nel sistema ma nell’uomo che lo fa e lo gestisce: qualunque sistema sarebbe ottimale se a gestirlo fossero uomini giusti e sensibili, per contro nessun sistema è in grado di garantire pace e benessere se a gestirlo sono uomini disonesti, ingiusti e insensibili. Certo la sensibilità umana che porta alla pace, alla concordia, all’armonia vanificherebbe l’esistenza di tutte quelle strutture preposte alla difesa armata; per questo vi è, da sempre, opposizione da parte dei centri di potere conniventi con tali organismi che hanno interesse a perpetuare questo stato di cose. Più l’individuo è povero, debole e ignorante e più è facilmente ricattabile e manovrabile. La salute umana non rende, mentre la malattia dà sostentamento a un numero sconfinato di persone: eserciti, polizie, tribunali, carcerieri, medici, infermieri, ricercatori e via dicendo.

Finché l’uomo sarà cattivo e ammalato avrà bisogno dei dottori del corpo e dell’anima. Bisogna rendere l’uomo capace di autodeterminare la propria esistenza, bisogna far capire che le guerre iniziano nei mattatoi e che solo la cultura delle cause dei problemi e del senso critico, unita alla forza della gentilezza di un cuore aperto alla condivisione universale, può dare all’uomo gli strumenti per realizzare un mondo migliore.

Lasciandosi coinvolgere emotivamente l’uomo amplia i suoi livelli di coscienza e sviluppa la sua parte migliore. Il mezzo più potente viene dall’osservazione e dalla valorizzazione non tanto del “grande” o dell’insieme, quanto del diverso, del piccolo, del semplice, mediante l’immedesimazione e la condivisione nello sforzo di ognuno di esistere, nella gioia e nel dolore del fiore, della formica, della gazzella, dell’elefante. Perché se l’uomo sa valorizzare, rispettare e amare il piccolo come potrebbe non amare e rispettare anche il suo simile?

Se l’individuo si esprime in modo antitetico rispetto alle norme del buon comportamento, se si macchia di reati o crimini, la colpa non è da attribuire soltanto al soggetto, a causa del suo libero arbitrio, o a fattori genetici, ma anche agli organi di formazione dello Stato, il quale ha il preciso dovere, al pari dei genitori, di educare i componenti della sua famiglia a quelle regole civili e morali che pretende poi siano messe in atto dai cittadini. Altrimenti lo Stato, come lo stesso capo famiglia, non ha il diritto di chiedere comportamenti armonici e positivi. Se un genitore si preoccupa solo degli alimenti e trascura di educare i suoi figli alle regole di un corretto vivere civile, questi cresceranno inevitabilmente senza regole morali.

Lo Stato non può pretendere dai suoi cittadini valori morali che egli non ha trasmesso; non può chiamare l’individuo a rispondere di ciò che non possiede a causa di carenze genetiche o inadempienze da parte di chi aveva il dovere di infondergli certi valori. Un padre di famiglia assente o irresponsabile non può chiedere ai suoi figli comportamenti corretti se egli non si è preoccupato di insegnare loro questi valori.

LA DIMENSIONE SPIRITUALE DEL BIOCENTRISMO

Diceva il filosofo Simon Weil: “La compassione è un miracolo più grande del camminare sulle acque”. L’importanza dell’astinenza della carne considerata come condizione imprescindibile per raggiungere le alte vette della spiritualità è stata da sempre raccomandata dai grandi iniziati, mistici e santi di ogni tempo e paese. Questa regola di vita ha radici antichissime, parte dagli antichi Veda e arriva fino a noi attraverso il pensiero di Leonardo da Vinci, Gandhi, Capitini e altri ancora. Tale concetto viene ereditato e messo in atto dall’Induismo, da Krishna, dalla Tradizione Indiana, dai Brahmani, dal Buddismo, dallo Zoroastrismo, dal Taoismo, dallo Jainismo, anche da alcune frange dell’Ebraismo, e successivamente anche dai santi Sufi dell’Islamismo; dagli antichi Egizi, dall’Orfismo, dai Misteri Eleusini, dagli Oracoli Caldei, dai Pitagorici, dagli Stoici, dai Neoplatonici, da Ermete Trismegisto, dai Padri della Chiesa Cattolica d’Oriente e d’Occidente, e quindi dai primi cristiani, da molte sette spirituali e comunità religiose al tempo di Gesù, da molti se non tutti gli Ordini monastici; lo stesso concetto è evidente nei Vangeli apocrifi, in particolare nel Vangelo Esseno della pace, nel Vangelo dei Dodici Apostoli, e soprattutto nelle Pergamene del Mar Morto rinvenute nel 1947 a Qumran, una località dove visse la comunità degli Esseni, ed infine nel pensiero dei più grandi pensatori, filosofi e uomini di scienza come Platone, Aristotele, Socrate, Euripide, Ippocrate, Seneca, Cicerone, Orazio, Ovidio, Marco Aurelio, Virgilio, Darwin, Einstein, Goethe, Nietzsche, Schopenhauer, Schweitzer, Spinoza e via dicendo.

Abbiamo tutte le carte in regola per essere la rivoluzione esistenziale, morale e spirituale capace di dare un contributo determinante a questa umanità sofferente.





I TRE PRINCIPALI OSTACOLI AL PROGRESSO CIVILE, MORALE E SPIRITUALE DELL’UOMO

In che modo si manifesta il male nel mondo e nella vita di una persona? Sicuramente attraverso l’ingiustizia, la violenza, le malattie, la fame, l’ignoranza, la guerra. Quale ne è la causa? Sicuramente è l’egoismo, la sete di potere e di denaro, la mancanza di sensibilità umana, l’indifferenza verso chi soffre, l’incapacità di immedesimarsi nel dolore della vittima. E che cos’è che impedisce all’essere umano di sviluppare una coscienza giusta, sensibile, fraterna e solidale, una mentalità libera dal desiderio di prevaricare sugli altri? Sicuramente la mancanza di educazione della massa ai valori fondamentali della vita, al rispetto della diversità, al rifiuto della violenza, al senso critico costruttivo. E che cos’è che genera questa cultura che inclina l’essere umano alla violenza, all’indifferenza verso la sofferenza dell’altro, alla mancanza di compassione? Sicuramente è la visione antropocentrica che da millenni inclina l’essere umano a considerare sacrificabile ogni forma di vita non umana e lo inclina al disprezzo delle diversità formali e sostanziali componenti la vita, abituandolo a convivere con la logica della supremazia del forte sul più debole.

Se l’essere umano viene abituato, legittimato, a sfruttare, sottomettere, violentare, uccidere gli animali ed ogni forma di vita, sperare poi che non abbia la propensione alla violenza e all’ingiustizia anche verso i suoi simili è pura illusione. Da quando per estreme necessità di sopravvivenza la specie umana si nutrì della carne degli animali abbattuti l’uomo è diventato il più insensibile e spietato dei predatori; continuare a mangiare la carne significa perdurare nello stato di primordiale perversione che si esprime anche nei confronti degli esseri umani.

È l’abitudine a massacrare e a mangiare animali ciò che causa i più gravi problemi al genere umano, ciò che impedisce non solo lo sviluppo della vitale valorizzazione delle diversità ma della sensibilità umana, del senso di giustizia e di quell’intelligenza positiva, imprescindibili per la realizzazione di un mondo finalmente libero dall’abuso, dalla violenza, dalla malattia, dalla miseria, dall’ignoranza, dal dolore.

Se si educasse la popolazione al sacro rispetto della vita di ogni essere vivente, ad apprezzare la diversità biologica nel suo intrinseco valore, a percepire l’anelito all’esistenza di ogni creatura non umana, come potrebbe l’uomo non amare e rispettare il suo simile?

Ma tre sono le cause che precludono l’evoluzione morale, la vera cultura e la vera democrazia:

1) i mezzi di informazione al servizio del potere economico;

2) l’antropocentrismo religioso e non solo;

3) la medicina convenzionale. Questi generano simultaneamente ignoranza, malattia e ingiustizia, incentivano, avallando, e promuovono lo sfruttamento degli animali e il consumo di carne, privando la popolazione umana del bene supremo della salute, del pensiero libero e della sensibilità del cuore.

I mezzi di informazione al servizio delle grandi lobby agroalimentari-zootecniche, petrolifere e chimico-farmaceutiche, in grado di condizionare i prezzi del mercato agricolo e di ridurre alla fame intere popolazioni, manipolano la cultura rendendo indispensabile ciò che nel corso dei millenni è sempre stato superfluo, spingendo la gente a utilizzare prodotti propagandati come utili, necessari e benèfici mentre vanno solo a loro vantaggio.

I mezzi di informazione, che dovrebbero essere al servizio del progresso sociale, morale e spirituale della popolazione, danno al popolo (dopo averlo condizionato) quello che il popolo chiede, non quello di cui ha realmente bisogno, favorendo in questo modo la società dell’apparenza, dell’esteriorità, dell’immagine, del cattivo gusto, della volgarità. Se il popolo, abbindolato, chiede violenza, sesso, lusso sfrenato, essi danno violenza, sesso, lusso sfrenato e questo porta a modelli negativi, alla competizione, all’arrivismo, alla mancanza di senso critico, all’ignoranza piedestallo di tutte le tirannie.

Gran parte dei prodotti sponsorizzati dai media generano malattie con tutto ciò che ne consegue: sofferenza, dispendio di energie economiche ed umane, interruzione della vita professionale, emarginazione fisica e così via. Una malattia cambia il destino di un uomo. Quando una persona è ammalata tutto si annulla, ogni cosa perde di valore e tutte le sue energie e le sue sostanze vengono assorbite nel tentativo di recuperare la salute. Anche se una persona è socialmente arrivata, anche se ricca, anche se possiede tutte le qualità e le virtù dell’universo, se non ha la salute è una persona debole, inerme e bisognosa di aiuto. I prodotti carnei sponsorizzati dai media (adatti agli animali carnivori) oltre a malattie generano aggressività e violenza.

Chi se non i mezzi d’informazione di massa, legittimati dallo Stato, dovrebbero favorire lo sviluppo della conoscenza e responsabilizzare l’uomo delle sue scelte?

La religione antropocentrica, che pone al centro della creazione l’uomo con la facoltà di disporre a suo piacimento della natura e della vita di ogni essere non umano, abitua l’uomo a convivere con la legge della supremazia del forte sul più debole, allo sfruttamento di chi si ritiene non conforme a determinati paradigmi di intelligenza, bellezza, stato sociale secondo il concetto aristotelico (ereditato appieno dalle religioni di derivazione ebraica e dalla cultura occidentale, e non solo), secondo il quale i deboli sono destinati a servire i forti, gli schiavi fatti per i padroni, le donne per gli uomini.

Il disprezzo verso le diversità formali componenti il sistema biologico inclina l’uomo allo specismo, che a sua volta sfocia nel razzismo, nel predominio e quindi nella violenza. Inoltre l’accettazione passiva dei dogmi sanciti dalle dottrine religiose preclude l’indagine analitica conoscitiva e la mancanza di senso critico e impone quindi l’ignoranza. La carenza di sensibilità umana (madre di tutte le sventure), generata dalla violenza perpetrata nei confronti di ogni forma di vita (diffusa in ogni latitudine), preclude al genere umano quei valori di compassione e condivisione imprescindibili per una società umana più giusta e civilmente più evoluta. Se ciò che predispone l’uomo alla violenza, ai delitti e alla mancanza di giustizia è l’incapacità di immedesimarsi nella vittima e di condividerne il dolore, nulla come la strisciante mentalità antropocentrica abitua l’essere umano a una condizione di violenza e predominio, ostacolando il suo vero progresso integrale.

Che cosa se non la religione dovrebbe favorire lo sviluppo della pietà e della sensibilità umana verso l’altrui sofferenza?

La medicina convenzionale, che interviene sui sintomi senza rimuovere le cause della malattia, implicitamente autorizza il malato a persistere nei suoi cattivi stili di vita, nei suoi errori alimentari, assoggettandolo alla cure mediche, all’intervento farmacologico che spesso si traduce in danno per la salute (naturalmente non dobbiamo disconoscere il grande contributo dalla medicina in tutti i casi di urgenza). È un meccanismo che asseconda le aspettative del popolo inerte e bisognoso di avere buone notizie sulla sua cattiva condotta, di un popolo che esige dal medico la pillola che gli consenta di non rinunciare alle sue abitudini malsane e indotte, tendendo a sottovalutare o a trascurare del tutto l’importanza dell’alimentazione nella vita dell’individuo, mentre questa è in grado di condizionare non solo la salute del corpo ma anche della mente e della coscienza. La mancanza di autodeterminazione e di senso critico, che non responsabilizza l’individuo sugli effetti delle sue scelte, favorisce l’assoggettamento e il dominio dei forti sui deboli.

Una medicina i cui meccanismi d’indagine sono prioritariamente concentrati sui sintomi genera bisogno condizionato e preclude all’individuo la capacità di essere artefice e responsabile delle proprie azioni, della propria salute e del proprio destino.

La ricerca farmacologica viene indirizzata a dare risposta alle spinte consumistiche più che a reali esigenze sanitarie basate sulla prevenzione delle malattie. Un cattivo stile di vita e una innaturale alimentazione, responsabile di nove decessi su dieci nel mondo occidentale, sono forieri di dolore, morte prematura, ignoranza, dipendenza dagli altri.

Chi se non il medico dovrebbe insegnare alla gente le regole del buon vivere per conservare o recuperare la salute?




TUTTO È INTERCONNESSO

“NON SI PUÒ COGLIERE UN FIORE
SENZA TURBARE LE STELLE”

Non vi è pensiero o azione che non abbia i
suoi effetti universali. Nel tutto armonico ogni cosa interagisce a
formare l’immenso mosaico della Vita.

Dalla disponibilità a valorizzare, amare e rispettare ogni
creatura germogliano quei valori morali e spirituali che ci
consentiranno di realizzare un mondo migliore.

Noi che ci appelliamo alla legge della Vita e dell’Amore
universale crediamo che lo spirito di condivisione e di carità
debbano crescere nel tempo fino a includere tutti gli esseri
viventi; crediamo che Gesù si è sacrificato non solo per
il bene degli uomini ma per l’intera Creazione; crediamo che
limitare la compassione ai nostri simili significa mutilare le
capacità espressive della coscienza morale
dell’individuo.

Il vero amore non è mai circoscritto a un solo componente
della famiglia: esso si manifesta in tutta la sua [...]




OEBPS/images/cover.jpg
Franco Libero Manco

CODICE
VEGAN

CORPO - MENTE - COSCIENZA - SPIRITO






