
		
			
            	[image: denaro_donare_cop.jpg]
             

		

	
		
			
				Olos

			

		

	
		
			
				DAL DENARO AL DONARE,
L’ANAGRAMMA DEL CAMBIAMENTO

             

				Una proposta economica 
in chiave olistica

				Giovanni Maccioni

				[image: logo.jpg]

			
				© Copyright 2013

              

				Edizioni Enea - SI.RI.E. srl

				I edizione maggio 2013

				I edizione digitale (ebook) giugno 2013

				ISBN (libro cartaceo) 978-88-6773-004-9

				ISBN (libro digitale)  978-88-6773-007-0

				Edizioni Enea

				Sede Legale - Ripa di Porta Ticinese 79, 20143 Milano

				Sede Operativa/Magazzino - Piazza Nuova 7, 53024 Montalcino (SI)

				www.edizionienea.it - edizioni.enea@gmail.com

				Progetto grafico

				Lorenzo Locatelli

				Disegno in copertina

				Federica Aragone

				Edizione digitale

				Eugenio De Angelis

				Stampato e rilegato da

				Graphicolor, Città di Castello

				I diritti di traduzione, memorizzazione elettronica, informatica, multimediale, riproduzione e di adattamento totale o parziale, con qualsiasi mezzo, compresi microfilm e copie fotostatiche, sono riservati per tutti i Paesi.

		

	
		
			
				Indice

				Introduzione

				Capitolo 1 – L’uomo e i suoi bisogni

				La dimensione individuale

				La dimensione sociale

				Abraham Maslow

				I bisogni relazionali

				L’equilibrio

				Il disequilibrio

				Capitolo 2 – Perché e come analizzare il presente

				Perché analizzare il nostro presente

				Come analizzare il nostro presente: l’analisi scientifica

				I cinque fattori dello sviluppo antropologico

				Capitolo 3 – Il sistema economico oggi

				La nascita dell’economia

				Baratto, denaro, mercato

				La distruzione creativa

				Mercati finanziari e speculazione

				La crescita infinita

				Capitolo 4 – La tecnologia oggi

				La nascita della tecnologia

				La tecnologia e la società contemporanea

				Naturale e artificiale

				Capitolo 5 – L’ambiente oggi

				Gaia

				Uomo e natura

				Capitolo 6 – La cultura oggi

				La cultura del mercato

				Una cultura senza storia

				I bisogni di una società opulenta

				Lo sviluppo è libertà

				Capitolo 7 – La politica oggi

				Le origini della politica

				Economia pianificata e welfare state

				La politica del nostro tempo

				Il bilancio pubblico e il debito

				Capitolo 8 – Imparare dal passato per affrontare il futuro

				Perché analizzare il passato

				L’Impero romano

				Rapa Nui

				Gli anasazi

				Perché le società collassano

				La rivoluzione industriale

				Passato e futuro

				Capitolo 9 – Globalizzazione, etica, misura della civiltà e gestione del collasso

				La globalizzazione

				Un’etica universale

				La misura della civiltà

				L’unicità sistemica del presente

				Verso il futuro

				Capitolo 10 – Verso una nuova società

				L’extraterrestre

				Tra presente e futuro

				Capitolo 11 – Un sistema economico per il futuro

				Il dono

				Un’economia basata sulle risorse reali

				Capitolo 12 – Un futuro per la tecnologia

				Capitolo 13 – Un futuro per la politica

				La legittimazione della classe politica

				L’ordinamento giuridico

				Capitolo 14 – Un futuro per l’ambiente

				Capitolo 15 – Un futuro per la nostra cultura

				Capitolo 16 – La transizione

				Capitolo 17 – L’inferno, il paradiso e i cucchiai

				Bibliografia

			

		

	
		
			
				Introduzione

				A tutti gli uomini e le donne della nostra storia,

				che sono stati così folli da credere

				di poter cambiare il mondo

				che alla fine ci sono riusciti.

				Una mattina di febbraio dell’anno 2003 mi trovavo a Varkala, in India. Era una giornata luminosa. La brezza salmastra dell’oceano favoriva il risveglio. Avevo passato una notte insonne a causa delle persone, delle situazioni, delle esperienze che il viaggio mi aveva donato fino a quel momento. Stavo facendo colazione in un piccolo bar su una spiaggia che si affacciava sul Mare Arabico, quando i miei pensieri improvvisamente convergono su un’idea, una soluzione al turbinio di inquietudini e di perplessità che affollavano la mia vita in quel periodo. Iniziai a scrivere di getto le mie riflessioni quando arrivò Gianluca, il mio compagno di viaggio. Continuai a scrivere per un po’, poi sentii il bisogno di parlargliene. Mi prese per pazzo. La nostra conversazione proseguì mentre la mia colazione restava sul piatto. Dall’espressione del mio interlocutore compresi che la sua idea su di me trovava sempre più conferma. All’improvviso, con fragore, da una palma di cocco si staccò un ramo che cadde direttamente sulla testa del sottoscritto. I presenti si affollarono su di me nel tentativo di soccorrermi.

				Ben poca cosa furono le conseguenze fisiche di questo evento; molto lo sono state quelle simboliche. In quell’istante, forse prima, è nato questo libro, un progetto che ha occupato i miei pensieri, il mio tempo e le mie energie per i successivi dieci anni.

				Quando ero bambino, parlo degli anni settanta, non riuscivo a comprendere perché mio padre e mia madre dovessero sempre andare a lavorare invece di stare con me e mia sorella. Non capivo neppure perché c’era tanta preoccupazione in giro per il fatto che la produzione calasse e che le fabbriche chiudessero. “Se questo accade, forse tutti hanno già ciò che gli occorre e non c’è ragione di lavorare.” Questo pensava un bambino ingenuo, privo delle strutture mentali che impediscono all’adulto di vedere la realtà nella sua semplice manifestazione. Alla fine mi sono laureato in scienze economiche. Non che abbia seguito un criterio di scelta troppo rigoroso sulla facoltà da intraprendere, dal momento che il giorno dell’iscrizione mi sono accodato alla fila più corta. In ogni caso, non sono mai riuscito a rispondere a questa domanda: “Perché ci preoccupiamo tanto di produrre e di faticare? Non dovremmo essere contenti quando fatichiamo di meno?”.

				Da queste e molte altre riflessioni nasce questo libro. L’argomento trattato è l’uomo. Analizzarlo è tanto straordinario quanto insidioso per il semplice fatto che l’idea di osservare l’uomo attraverso i suoi stessi occhi implica necessariamente una certa capacità di introspezione volta a raggiungere un livello adeguato di oggettività dell’analisi e dei risultati da conseguire. Si tratta di un approccio tipico dell’indagine scientifica in generale e antropologica in particolare.

				Cercherò soprattutto di considerare l’uomo nella sua multidimensionalità, le modalità con cui questi si relaziona con se stesso, con i propri simili e con l’ambiente di cui è parte. Inoltre, tenterò di delineare le motivazioni e le tappe evolutive che hanno segnato la storia del genere umano, e per questa via recuperare la consapevolezza del ruolo che ognuno di noi, sia come singolo sia come parte di una comunità, svolge all’interno di un processo temporale più ampio.

				Un obiettivo del genere implica un approccio multidisciplinare che tenti di integrare in una visione organica i molteplici contributi, più o meno recenti, motivati dalla necessità di interpretare i fatti catastrofici della nostra storia attuale: disastri ambientali, conflitti bellici, crisi economica, criminalità, malcontento, disperazione, gesti estremi. Materia e idee in continua evoluzione poiché a tutt’oggi non esistono ricette, ma solo un sentimento spontaneo di frustrazione e di legittima preoccupazione nei confronti di un futuro quanto mai incerto, proiettato verso scenari realisticamente caratterizzati da un tenore di vita peggiore rispetto a quello attuale. Un sentimento che si manifesta in vari modi, ma che di fatto non trova una propria collocazione. Il fine, a questo proposito, è quello di creare una precisa consapevolezza di ciò che accade e del perché accade. In questo senso è ulteriormente necessario ricondurre a unità tale approccio multidisciplinare, al fine di acquisire una visione olistica della realtà. La realtà è unica anche se osservabile da molteplici punti di vista. Quindi, nel momento in cui si accetta di proseguire nell’approfondimento di un aspetto particolare, settoriale e specifico, subito dopo non è possibile trascurare il fatto che questo deve necessariamente integrarsi all’interno di una prospettiva più ampia che concerne l’uomo, la civiltà e la propria interconnessione sistemica con gli equilibri della vita e con l’ordine delle cose.

				In termini più generali la struttura complessiva dell’opera fa riferimento ai seguenti tre punti cardine:

              
					 il rapporto dell’uomo con se stesso e con la società;

					 i cinque fattori dello sviluppo antropologico (economia, tecnologia, ambiente, cultura, politica);

					 la dimensione storica del nostro presente.

               

				Facendo leva su queste fondamenta, la prima parte del libro vuole proporre un’analisi della civiltà contemporanea, vista come una fase ben definita di un processo di evoluzione storica che include tutto il percorso evolutivo del genere umano. A tal fine è stato indispensabile proporre inizialmente un’analisi dei bisogni dell’uomo, per poi approfondire la questione relativa alla relazione che intercorre fra l’ambiente naturale, lo sviluppo della nostra civiltà e gli strumenti tipici di cui si avvale, ovvero economia, tecnologia e politica. In questo contesto, la dimensione economica, oggi preponderante, viene inquadrata all’interno della manifestazione antropologica generale della nostra civiltà e per questa via esaminata.

				Interpretando la realtà attuale come la fase peculiare di un percorso evolutivo in divenire che procede dal passato e va verso il futuro, si fa luce sull’unico grande problema della società contemporanea, ovvero noi stessi e in particolare le nostre strutture di pensiero culturalmente acquisite. I nostri vincoli mentali ci impediscono di mettere concretamente a frutto le enormi potenzialità del nostro presente: un patrimonio straordinario in termini di potenziale tecnologico e di consapevolezza che potrebbe permettere al genere umano un balzo evolutivo epocale. All’interno di tale processo, noi uomini siamo gli attori chiamati a interpretare questo particolare momento storico con l’obiettivo di effettuare scelte che ne determinino l’evoluzione. Alla luce di queste considerazioni, nella parte conclusiva del libro, nell’ottica della ricerca di una continuità culturale con l’attuale modello di sviluppo e con l’attuale contesto economico globale, si propone una fase di transizione verso un sistema alternativo di produzione e distribuzione, basato sul dono e sulle risorse reali. A tal fine si tenta di ipotizzare quale potrebbe essere la prevedibile configurazione di tutti gli aspetti rilevanti dello sviluppo antropologico, ovvero sistema economico, tecnologia, territorio, cultura e sistema politico, all’interno di una realtà socioeconomica così strutturata.

				I risultati che scaturiscono dalle considerazioni fatte in questa opera, nonché le eventuali prospettive future, collimano sorprendentemente con le tesi sostenute da altri autorevoli contributi. In particolare, il biologo Bruce H. Lipton, nella sua opera La biologia delle credenze, sostiene e dimostra concretamente l’esistenza di una connessione energetica che integra in maniera olistica i diversi aspetti della realtà; egli sostiene la necessità di cambiare modello di sviluppo al fine di non modificare l’ambiente di cui noi stessi siamo espressione speculare. Ancora più sorprendente è il fatto che un’analisi della realtà contemporanea dal punto di vista delle scienze sociali, come quella che viene proposta nelle pagine che seguono, possa integrarsi perfettamente con quanto si ottiene attraverso un esame basato sui principi della chimica organica, della biologia cellulare e della fisica quantistica.

				Rivelando una lungimiranza e una capacità analitica stupefacente, oltre venti anni or sono, il fisico Fritjof Capra proponeva un approccio olistico alla risoluzione delle problematiche biologiche, mediche, psicologiche ed economiche del nostro tempo; un approccio alternativo a quello attuale, riduzionista e meccanicista; un approccio valutato come ampiamente insufficiente a interpretare un prossimo, decisivo, inevitabile punto di svolta della nostra civiltà. Un salto quantico in grado di offrire una nuova interpretazione della vita umana, in profonda connessione con la progressione dei cicli vitali e con l’ordine delle cose.

				Sono venuto a conoscenza di questi contributi editoriali solo dopo aver terminato la stesura di questo libro: li considero come segnali inequivocabili di una convergenza energetica verso la realizzazione di una nuova era della civiltà dell’uomo fondata sulla cooperazione e sulla collaborazione, magari nell’ambito di una società ecotecnologica fondata sul dono e sulle risorse reali.

				Ringraziamenti

				È difficile ringraziare qualcuno quando si sceglie un approccio olistico. Ogni riflessione, aneddoto, evento, incontro, ogni spunto possono essere ricondotti a un’opportunità che poi si è tradotta nei concetti contenuti in questo libro. Premesso ciò posso solo ringraziare di essere in questa vita insieme a tutto ciò che essa contiene. Ringrazio le notti insonni durante l’esperienza imprenditoriale nell’azienda di famiglia, fonti di spunti e di opportunità per riflettere sul comportamento umano e sulle motivazioni che ci spingono ad agire; ringrazio anche le preoccupazioni, le discussioni, i successi che ho condiviso con il mio babbo, con mia mamma e con mia sorella. Ringrazio il mio amico Luca Pinzi poiché in questo libro c’è molto di quello che ho ricevuto dalle sue lezioni di yoga. Ringrazio la competenza e l’equilibrio di Marco Pastorelli e il suo prezioso contributo intellettuale. A Ginola dico semplicemente grazie. Ringrazio le critiche ricevute, talvolta aspre, anche se sul momento onestamente non è stato facile trovarci un lato positivo e lo stimolo per andare avanti. Il Movimento Zeitgeist e Transition dalla cui frequentazione sono scaturiti spunti e concetti fondamentali che poi ho cercato di integrare in una struttura teorica più ampia. Chiedo scusa a tutti i miei amici e parenti per aver rovinato le cene degli ultimi dieci anni, parlando, parlando e parlando delle mie teorie socioeconomiche. Ringrazio tutte le persone incontrate durante i miei viaggi e tutto ciò che mi hanno donato. Ringrazio Carlotta, Anna e Stefania che, in tempi diversi, mi sono state accanto nel corso della realizzazione di questo lavoro. Ringrazio di avere incontrato Lorenzo Locatelli con il quale condivido molto di più della semplice pubblicazione di un libro. Ringrazio quei segnali che al momento giusto si sono materializzati in termini di opportunità concrete e, nei momenti di scoramento, di dubbio, di rabbia, non mi hanno fatto desistere dal realizzare il progetto che adesso state sfogliando. Ringrazio di avere ancora tanta voglia di viaggiare in questo luogo straordinario, ancora ampiamente inesplorato, che si chiama come la mia nipotina, Gaia.

			

		

	

1.

L’uomo e i suoi bisogni


ANTEPRIMA

Iniziamo l’analisi del nostro presente
partendo dal vero oggetto della nostra indagine: l’uomo. Proveremo
a definire il suo rapporto con se stesso e con la società. In
particolare, il rapporto che intercorre fra il singolo e la società
rappresenta una questione fondamentale da un punto di vista
antropologico, in quanto concerne i fondamenti su cui si è
originata ed evoluta la nostra civiltà. Entrambi questi temi
tuttavia fanno riferimento al modo in cui si strutturano e si
evolvono i nostri bisogni: un concetto essenziale per affrontare
adeguatamente non solo l’analisi della civiltà contemporanea, ma
anche per spiegare le nostre tappe evolutive su questo pianeta.


	La dimensione individuale

	La dimensione sociale

	Abraham Maslow

	I bisogni relazionali

	L’equilibrio

	Il disequilibrio





LA DIMENSIONE INDIVIDUALE

In generale il termine “bisogno” o “necessità”
viene comunemente associato alla carenza o alla mancanza di
elementi necessari alla sopravvivenza e alla vita, e rinvia a
discipline come l’economia o la psicologia, a indicare come sia
radicata nel singolo e nella collettività l’idea di bisogno. In
effetti si può affermare che lo stesso concetto di bisogno
appartiene alla vita in generale nelle sue diverse manifestazioni:
ogni essere vivente si relaziona con il mondo esterno, talvolta
anche aggressivamente, al fine di reperire quelle risorse di cui
percepisce aver necessità. Il bisogno di reperire risorse
necessarie alla sopravvivenza ha spinto gli uomini a unirsi in
comunità poiché il gruppo, rispetto alla vita solitaria,
rappresenta una soluzione più efficiente per soddisfare le esigenze
individuali di base. In seguito, le prime forme di aggregazione
sociale, proprio in risposta a nuove necessità nate dalla vita di
relazione, si sono evolute in comunità sempre più complesse e
strutturate, fino ai moderni stati nazionali.

Attraverso l’interazione tra la dimensione
individuale e quella sociale si delineano i bisogni, i quali si
traducono nelle motivazioni che determinano le nostre azioni, le
varie forme di interazione sociale e, in ultima istanza,
l’organizzazione della vita civile. Pertanto, per comprendere
meglio quali siano le componenti che determinano il nostro
comportamento, occorre esaminare attentamente questi due aspetti
della personalità di ciascuno di noi. Le abitudini condivise
delineano stili di vita e modi di agire collettivi che si
manifestano nelle modalità di utilizzo delle risorse disponibili
per appagare i nostri bisogni, e quindi nel consumo. Quello di
consumo è un concetto strettamente connesso al bisogno e quindi
alla più ampia sfera della relazione che i singoli e le società
hanno con l’ambiente.

Definire nuovi stili di consumo, culturalmente
adeguati, sostenibili e accessibili attraverso nuovi approcci alla
gestione delle risorse, rappresenta uno degli obiettivi di questo
libro.

Per tutti questi motivi è prioritario comprendere
in che modo si definiscono i nostri bisogni. Solo attraverso questa
consapevolezza si può pensare di costruire una realtà diversa,
veramente adeguata alle nostre esigenze nel rispetto dei limiti
dell’ecosistema cui apparteniamo.

Inoltre, a partire dall’analisi della struttura
dei nostri bisogni, sarà possibile avere un’idea chiara delle
origini e delle cause che hanno determinato le tappe evolutive
della storia dell’uomo e della civiltà umana: ogni tipo di
decisione, ogni scelta che i singoli o le comunità hanno effettuato
o effettuano, provengono da un’esigenza, un bisogno percepito e
soddisfatto attraverso le strategie che l’ambiente, la tecnologia e
l’insieme di nozioni e di conoscenze condivise hanno reso
possibile.

L’uomo

L’uomo rappresenta l’oggetto della nostra analisi.
In ogni singola persona possono essere individuate tre differenti
dimensioni fisiologiche, contingenti: la sfera corporeo-materiale,
la sfera emotivo-istintuale, la sfera razionale-intellettiva. In
aggiunta troviamo un’ulteriore categoria di natura trascendente che
possiamo definire spiritualità.

Naturalmente su tale classificazione si potrebbe
ampiamente obiettare; infatti, è semplicistico pensare di ridurre
la complessità dell’individuo a una categorizzazione così
matematicamente definita. Consapevoli dei suoi limiti adottiamo
tuttavia tale suddivisione in quanto è da considerarsi
sufficientemente esaustiva per la definizione e l’analisi delle
forze in gioco che determinano il comportamento umano.

Il corpo

L’uomo è materia organica, è corporeo, e come
tale ha tutti i privilegi e i limiti connessi a questa sua
condizione. Attraverso il proprio corpo l’uomo può interagire
concretamente con il mondo che lo circonda; può fare, costruire,
distruggere, concretizzare il suo pensiero e la sua volontà.
Attraverso il corpo possiamo manifestare l’unicità della nostra
indole e del nostro essere individuale. Tuttavia la corporeità
implica che si rispetti il limite fisico che essa impone. Il nostro
corpo richiede di essere nutrito, ripulito dai rifiuti e ristorato
al fine di mantenere un’efficienza di funzionamento adeguata a
supportare l’intero essere. Il corpo è limitato dalla sua stessa
fisicità. Esso invia dei segnali, esprime dei bisogni come fame,
stanchezza, dolore, debolezza, percezione del freddo o del caldo,
che, se ascoltati, si trasformano in stimoli concreti che conducono
all’azione pratica, al movimento e alla trasformazione intesa come
tensione verso un obiettivo percepito come migliorativo rispetto
alla condizione iniziale. La nostra fisicità è presenza, è spazio
fisico vivente in evoluzione all’interno dello spazio
universale.

L’istinto

Gli uomini possiedono anche l’istinto e le
emozioni. Questa pulsione istintiva verso il soddisfacimento di una
necessità rappresenta la motivazione, lo stimolo, le energie
effettive disponibili che il singolo investe nel conseguimento dei
propri propositi e bisogni. Questo aspetto concerne tutte le
emozioni che ci riguardano, dalla paura, all’ansia, alla gioia:
esse sono per loro definizione connaturate alla nostra natura
animale. La sfera emotiva quindi è una prerogativa stessa della
vita intesa come percezione attiva di energie e di stimoli che poi
si manifestano con l’azione e il movimento.

La razionalità

Unico fra i viventi l’uomo possiede il
raziocinio, la mente. Essa riguarda l’elemento riflessivo e critico
della natura umana. Comunemente si identifica la mente con la
ragione, con le facoltà intellettuali: questo aspetto include tutte
le prerogative dell’intelletto, dalla capacità di riflessione e di
astrazione a quella di progettare il nostro futuro, fino a quella
di utilizzare il nostro bagaglio di esperienze per apprendere
nozioni e abilità. La razionalità ci permette di gestire il nostro
corpo e le nostre emozioni. Attraverso il raziocinio, la
pianificazione e la valutazione del nostro comportamento possiamo
estrinsecare il nostro intuito nella soluzione di qualsivoglia
problema. Senza la razionalità, l’istinto incontrollato ci
condurrebbe direttamente e violentemente verso il soddisfacimento
dei nostri bisogni, con conseguenze imprevedibili.

La spiritualità

La quarta categoria introdotta può essere
identificata con ciò che comunemente definiamo “spirito”. Essa
concerne la dimensione trascendente dell’individuo, l’essenza
permanente che si eleva oltre il corpo, l’istinto e la mente. Nel
tentativo di definire questa dimensione, si può dire che la
spiritualità a livello individuale può essere percepita a vari
livelli di intensità. Lo stato di equilibrio e la consapevolezza
fra le componenti corporea, emotiva e razionale di ognuno di noi,
ci permettono di accedere a livelli di spiritualità maggiori verso
la percezione della nostra essenza vitale.

Unici e
irripetibili

Le tre componenti contingenti del nostro essere
uomini si integrano e si compenetrano a vicenda; ciascuna di esse
con le proprie caratteristiche peculiari va a definire l’unicità di
ogni singolo individuo. Le nostre caratteristiche personali
forniscono risposte diverse ai fatti della vita che siamo chiamati
ad affrontare, alle gioie, ai dolori, agli imprevisti, alle
difficoltà tipiche dell’esistenza di ciascuno di noi. Tali risposte
concorrono a definire la nostra unicità individuale che si
estrinseca attraverso le abilità fisiche, l’indole, le
inclinazioni, i desideri, l’ingegno e le facoltà intellettive
proprie di ogni singolo essere. Ognuno di noi è esclusivo e
irripetibile nella sua originalità e nella sua perfezione. Questa
peculiarità è la ricchezza immensa della nostra individualità,
della quale è essenziale acquisire una profonda consapevolezza.
Consapevolezza intesa come la capacità che ciascuno di noi ha di
percepire che cosa vuole o non vuole, quali sono i suoi desideri,
aspirazioni, preferenze; essere consapevoli della propria
individualità vuol dire sapere per cosa siamo disposti a impegnarci
e a investire risorse e tempo, e per cosa non siamo disposti a
farlo. La coscienza individuale nasce da un percorso introspettivo,
dalla capacità di ascoltare l’essenza del nostro essere. Proprio a
partire da tale consapevolezza, l’originalità del nostro essere
acquista valore, si amplia, si espande nel momento in cui viene
collocata in una rete di relazioni sociali. In questa fase, proprio
dal rapporto interpersonale, ovvero dall’incontro con altre
peculiarità soggettive, nasce il confronto, e da esso nuovi stimoli
che investono l’individuo in ognuno dei suoi aspetti: corporeo,
emotivo e intellettivo. Attraverso questo processo nasce la
dimensione sociale dell’individuo.

LA DIMENSIONE SOCIALE

L’uomo è in grado di instaurare relazioni sociali
complesse. Da un punto di vista evolutivo, questo rappresenta il
fattore più interessante in virtù delle implicazioni emotive e
affettive che innesca. Lo sviluppo delle civiltà e la loro
evoluzione ha come suo proprio fondamento il fatto che gli uomini
tendono ad aggregarsi in risposta a stimoli di varia natura.

In prima istanza si può dire che studi etologici
dimostrano la superiorità indiscussa degli animali che vivono in
comunità rispetto a quelli che conducono un’esistenza solitaria. In
generale si può riscontrare che i singoli individui del gruppo sono
svantaggiati da un punto di vista fisico. Questo è sicuramente vero
anche per l’uomo che nel rapporto diretto con l’ambiente si trova
enormemente svantaggiato a causa dei propri limiti morfologici che
lo mettono in una posizione di inferiorità rispetto ad altre specie
animali. La socialità si manifesta nel momento in cui
l’aggregazione di più individui viene riconosciuta come
un’organizzazione più efficiente rispetto alla vita solitaria;
attraverso la collettività si comprende di essere in grado di
risolvere in maniera più efficace le difficoltà quotidiane e quindi
di reperire dall’ambiente quelle risorse necessarie a soddisfare i
bisogni individuali di base.

Nel caso della specie umana, il fenomeno
aggregativo avviene in maniera più o meno consapevole, dal momento
che il singolo è in grado di valutare discrezionalmente il
vantaggio comparato di svolgere una vita comunitaria rispetto a una
solitaria. Talvolta in natura si nota come l’evoluzione ha
predefinito a livello genetico l’appartenenza di ogni individuo a
una determinata entità collettiva. Ad esempio, in una colonia di
termiti vi sono dei ruoli predeterminati geneticamente e
morfologicamente per ogni esemplare che appartiene al gruppo
(operaie, guerriere, regina, ecc.), quindi l’aggregazione in questo
caso avviene in maniera istintuale. Il gruppo si costituisce come
un’entità collettiva e strutturata in grado di interagire più
efficacemente con il mondo esterno, acquisisce un vantaggio
relativo nei confronti dell’ambiente con cui si deve confrontare
per sopravvivere.

Oltre la
sopravvivenza

Una volta innescata la vita di relazione, la sfera
individuale dell’uomo si amplia in maniera esponenziale attraverso
l’interazione con i propri simili. La socialità, in questa fase
iniziale, si esplica nella condivisione delle semplici operazioni
quotidiane di interazione con l’ambiente circostante. Le mansioni
da svolgere sono finalizzate principalmente a reperire le risorse
necessarie alla sopravvivenza della comunità oppure sono volte a
difendere il gruppo stesso da possibili minacce esterne.

Nell’ambito dello svolgimento dei lavori
quotidiani, all’interno della comunità si crea una piccola
specializzazione in base alla quale ogni singolo individuo si fa
carico dei compiti più idonei alle proprie capacità. Il primo
fattore che determina questa specializzazione è legato al genere:
le donne si occupano della cura della prole, della casa e della
raccolta, compiti in cui tendenzialmente si richiede un impegno più
assiduo e costante; gli uomini si occupano di attività in cui è
richiesta maggiore forza fisica quali la caccia, la realizzazione
di opere strutturali, la difesa. Nell’ambito di tale sommaria
specializzazione, ogni individuo tenderà a mettere in rilievo
quelle che sono le proprie abilità individuali e caratteriali in
ogni specifico settore di competenza, e otterrà un riconoscimento
sociale implicito per questo. In una fase iniziale inoltre,
l’utilizzo del fuoco per usi domestici ha rappresentato un
importante elemento aggregativo, poiché ha consentito di prolungare
il periodo quotidiano destinato alle relazioni interpersonali e
alla condivisione di esperienze, idee, emozioni.

In questo modo le relazioni fra i membri della
comunità si consolidano. Attraverso la comunicazione nasce la
condivisione culturale di consuetudini, nozioni, progetti,
sentimenti, nasce quindi una necessità di diverso tipo, sempre meno
materiale e sempre più legata alla sfera affettiva e relazionale di
ciascuno. Questa è una fase cruciale poiché la vita di relazione
non rappresenta solo uno strumento con cui relazionarsi in maniera
più efficace con l’ambiente circostante per soddisfare i bisogni
individuali di base: la socialità si trasforma da mezzo a fine. Si
verifica un atteggiamento implicito e bilaterale in cui da un lato
il gruppo inteso come entità collettiva ha l’esigenza di
sopravvivere e approvvigionarsi di risorse, dall’altro l’individuo
tende spontaneamente a mettere le proprie capacità a disposizione
della comunità di cui fa parte, poiché dal fatto di fornire il
proprio contributo ne riceve riconoscimento sociale e
gratificazione personale. Si tratta di un processo tacito, nato
dalla necessità di sopravvivere, che poi si trasforma in
un’esigenza psicologica ed emotiva.

Linguaggio e
cultura

In questa fase la possibilità di utilizzare mezzi
e forme di comunicazione efficaci, in grado di esprimere concetti
complessi, costituisce un fattore di evoluzione sociale
determinante, una prerogativa esclusiva del genere umano. Nella
fattispecie il linguaggio rappresenta un codice fonetico condiviso
tra i membri di una stessa collettività che associa significati e
concetti a dei suoni opportunamente modulati con le corde vocali.
Grazie alla comunicazione verbale, le esperienze, le conoscenze e
le abilità individuali non appartengono solo a un unico individuo o
a una generazione, bensì possono essere tramandate e diffuse. Tali
nozioni possono essere riferite non solo alla realtà concreta, ma
anche alla sfera emotiva e astratta. Nell’ambito della vita di
relazione, quanto più raffinata e precisa sarà la comunicazione,
tanto più semplice sarà coordinare e organizzare le attività
sociali. In questo senso l’invenzione del linguaggio è
probabilmente una tra le più grandi conquiste della storia
evolutiva umana poiché ha permesso la nascita della civiltà umana e
della cultura, intesa come l’insieme delle pratiche e delle
conoscenze collettive appartenenti a una società o a un gruppo
sociale. L’utilizzo del linguaggio ha permesso la condivisione di
conoscenze, di esperienze, di emozioni in modo che il vissuto del
singolo può divenire vissuto collettivo da cui l’intero gruppo può
trarre vantaggio e insegnamento a partire da ogni singola
esperienza personale. Dallo scambio di idee nascono la
collaborazione e il dialogo, poiché gli obiettivi individuali e
comuni sono ora riconosciuti da tutti in quanto comunicati e
recepiti. Dalla collaborazione e dal dialogo nascono la conoscenza,
la reciprocità, la solidarietà, la comprensione e quindi il
rispetto.

La comunicazione
intergenerazionale

La possibilità di tramandare oralmente le proprie
conoscenze consente anche la trasmissione culturale
intergenerazionale, ovvero la possibilità di fare dono della
propria esperienza e di quanto appreso nel corso della propria vita
alle generazioni successive. Per questa via ogni individuo può
accedere a un patrimonio di conoscenze, di nozioni e di abilità che
non gli sono proprie, ma che egli riceve da chi ha vissuto prima di
lui, un patrimonio prezioso che è possibile utilizzare
concretamente e che facilita l’interazione fra il gruppo e il
territorio. Il fatto che una cultura si consolidi nel corso degli
anni e delle generazioni, non vuol dire che essa sia immutabile; al
contrario, ogni generazione apporta il proprio contributo di
efficienza che seppur minimo è comunque migliorativo delle pratiche
quotidiane e delle nozioni condivise; tale cambiamento si installa
fisiologicamente sul bagaglio di conoscenze consolidato e
rappresenta a sua volta la base su cui una nuova generazione può
intervenire.

L’evoluzione in questo senso è lenta e
progressiva, e viene assimilata senza traumi o fratture nelle
abitudini quotidiane e nei meccanismi di trasmissione. Il fatto che
il percorso di apprendimento non riparta ogni volta da zero, ma si
possa arricchire nel corso di ogni passaggio, oltre ai benefici
legati all’accrescimento cognitivo e pratico, va a incrementare e a
consolidare da parte di ognuno la percezione di appartenere a una
comunità specifica. In tal senso, infatti, non esiste solo
un’effettiva condivisione culturale del momento attuale, bensì
l’individuo si sente parte di una tradizione come elemento vivente
e integrato in una continuità temporale e in un processo di
evoluzione umana, legato alla terra, alla natura e alla civiltà cui
appartiene. In questo modo, insieme alle informazioni e alle
nozioni pratiche, si percepisce la necessità di tramandare, come
patrimonio culturale, anche questa consapevolezza storica, legame
effettivo fra generazioni successive.

La scrittura e
l’arte

Oltre i concetti espressi verbalmente, nell’ambito
di una relazione faccia a faccia fra interlocutori, hanno una
grande incidenza le componenti fisiche della comunicazione: lo
sguardo, l’espressività del volto, il tatto, perfino gli odori e
l’energia vitale che ognuno condivide con la persona che si trova
di fronte. Tuttavia per quanto fondamentale e insostituibile nelle
dinamiche interpersonali della società primordiale, la
comunicazione verbale viene presto integrata da altre forme di
comunicazione.

La scrittura ha esteso enormemente i vantaggi del
linguaggio. Se attraverso la comunicazione verbale si potevano
superare i limiti dell’esistenza umana per trasmettere nel tempo
conoscenze e tradizioni, attraverso la scrittura si riesce a far
giungere senza interferenze il pensiero dell’autore a chiunque sia
in grado di comprenderne il codice letterario. Infatti, accade che
normalmente le nozioni originarie affidate alla trasmissione orale
subiscano modifiche o integrazioni ogni volta che vengono
comunicate e riferite. Un documento, al contrario, possiede il
carattere dell’universalità e dell’unicità prestandosi
all’interpretazione diretta da parte di chi vi accede. La scrittura
ha il potere di comunicare, con la stessa forza iniziale, idee
concetti e sensazioni a lettori anche lontanissimi nello spazio e
nel tempo. La scrittura offre opportunità comunicative diverse
rispetto all’interazione diretta fra individui; attraverso di essa
si rafforza il legame storico intergenerazionale che unisce gli
individui agli eventi rilevanti delle tappe evolutive della
comunità.

La nascita dell’arte svolge in tal senso una
funzione comunicativa che va per certi aspetti perfino oltre quella
della scrittura; infatti essa si rivolge immediatamente alla nostra
sfera emotiva e istintuale piuttosto che a quella intellettiva e
razionale: l’arte utilizza un codice comunicativo che supera le
peculiarità linguistiche e proprio grazie a questo acquisisce
ancora di più il carattere dell’universalità.

Il senso di
appartenenza

Il senso di appartenenza si manifesta nel momento
in cui la socialità si trasforma da mezzo a fine attraverso le
implicazioni emotive e affettive che la vita di relazione comporta.
Queste si traducono nel bisogno stesso di vivere in comunità
proprio per la gratificazione e il piacere che le relazioni sociali
forniscono ad ogni singola persona del gruppo. In quest’ottica la
scrittura e l’arte rappresentano uno strumento fondamentale nel
processo di consolidamento della consapevolezza del retaggio
culturale. Esse forniscono al soggetto una coscienza antropologica
decisiva affinché egli possa acquisire il patrimonio storico comune
che ha determinato le radici della collettività a cui appartiene.
Lo studio del passato di un popolo fornisce ai singoli individui
che ne fanno parte la capacità di analizzare e comprendere quanto
accade nel presente. Attraverso questo processo che inizia con la
comunicazione intergenerazionale scritta, si radica ancora più
profondamente nei singoli la coscienza dell’effettiva presenza
della propria dimensione sociale, intesa come percezione di un
ruolo specifico che ciascuno svolge non solo nel presente, ma anche
in una dimensione storica. Ogni persona percepisce di essere parte
integrante di un processo evolutivo che porta non solo al progresso
tecnologico, ma che, considerato in una dimensione più ampia,
diviene culturale, emotivo, spirituale, profondamente umano. Questo
sentimento in una prospettiva psicologica e relazionale si
definisce comunemente senso di appartenenza.

Esseri di natura ed
esseri di cultura

Definendo l’uomo come essere di natura si
considerano la sfera emotiva e le pulsioni istintive cui egli è
sottoposto al pari di tutti gli altri animali; descrivendolo come
essere di cultura si includono, per estensione, quelle facoltà,
inizialmente affettive, che fanno riferimento alla socialità e alla
vita di relazione come la comunicazione e la condivisione,
l’intelletto, la capacità di astrazione, la razionalità e la
discrezionalità: da tali prerogative si generano le conquiste
scientifiche e tecnologiche nonché tutte le strutture sociali,
politiche ed economiche che determinano l’evoluzione della civiltà.
Noi siamo esseri di natura in quanto parte di un processo evolutivo
che si riferisce alla vita e alle sue diverse manifestazioni; e
siamo esseri di cultura nel senso che abbiamo la facoltà di
valutare razionalmente la dimensione umana individuale e
relazionale e di acquisirne coscienza.

Tutti gli uomini inseriti nella società
possiedono delle sovrastrutture in termini di abitudini e schemi
mentali che derivano dalle interazioni instaurate con i propri
simili. Queste strutture di pensiero delimitano il comportamento
istintivo “di natura”, lo regolano, lo incanalano verso
un’armoniosa espressione delle proprie inclinazioni e delle proprie
capacità mentali: nel rispetto delle regole di azione e relazione
implicite o esplicite proprie della comunità di cui si è parte, si
riceve un codice comportamentale che ci consente di interagire con
il prossimo e valorizzare la dimensione sociale. Le nostre facoltà
intellettive e il nostro background
“culturale” fatto di valori e di principi tramandati, ci permettono
anche di formulare giudizi positivi di merito nei confronti dei
nostri e degli altrui atteggiamenti e comportamenti; grazie alla
logica, abbiamo la facoltà di esercitare un ruolo non solo fisico,
ma anche intellettualmente attivo sia nei confronti degli altri che
della realtà in generale.

Molteplici
identità

Il Premio Nobel per l’economia Amartya Sen ha
approfondito un’importante questione legata a come molteplici
identità definiscono la personalità di ogni uomo. Nell’ottica
dell’interazione sociale, ciascuna identità può fornire
un’opportunità per riconoscere le caratteristiche peculiari
dell’individualità di ognuno di noi. A partire da queste identità
condivise si possono trovare i presupposti per identificare un
senso di appartenenza alla comunità umana necessario per promuovere
la pacifica convivenza e lo scambio interculturale a livello
globale.

Il concetto della presenza contemporanea di
identità molteplici si definisce chiaramente prendendo a modello
semplicemente noi stessi e la nostra multidimensionalità. Io
stesso, ad esempio, mi posso definire come uomo, italiano,
cristiano, eterosessuale, motociclista, amante della natura e dei
viaggi, ecc. Qualora ci si soffermi su una sola di queste mie
identità, si può facilmente trovare un aspetto che può contrastare
con l’identità altrui e in ultima analisi provocare un conflitto.
In una visione multidimensionale ogni individuo possiede una
pluralità di interessi e di caratteristiche peculiari che non si
possono ridurre a unità se non a prezzo di un gravissimo errore di
semplificazione che di norma porta alla discriminazione e al
pregiudizio. Nell’approccio di Sen il riconoscimento della
molteplicità nell’individuo rappresenta un’opportunità per
ampliare, espandere e condividere la percezione della comunanza e
delle affinità intersoggettive. È naturale che percepiamo maggiore
affinità con individui con i quali possiamo condividere più di un
interesse; tuttavia, è altresì vero che a partire da tali affinità,
l’arricchimento vero e proprio avviene attraverso la nostra
disponibilità al confronto sulle reciproche diversità.

Gli uomini sono uomini ovunque. Quello che cambia
in realtà è solo la risposta culturale ed evolutiva all’ambiente
naturale in cui le comunità di individui si insediano e da cui
ricavano le risorse per vivere. Le differenze ambientali e i ritmi
tipici dei diversi ecosistemi in cui i gruppi umani vivono,
determinano le differenze di abitudini, stili di vita e di tutte
quelle pratiche quotidiane che definiscono anche la nostra
dimensione sociale. Quest’ultima tuttavia assume una molteplicità
di sfaccettature (identità) definite dalle inclinazioni soggettive
che a loro volta forniscono nuove opportunità di interazione in un
processo circolare che si implementa ogni volta che si rinnova. La
fusione armoniosa fra la dimensione individuale e la dimensione
sociale dell’individuo si manifesta con un processo virtuoso
autorigenerante di dare-avere che va dal singolo alla società e
viceversa. Questo processo si colloca alla base dell’evoluzione
dell’uomo multidimensionale e contemporaneamente ne definisce il
senso di appartenenza socioculturale.

Uomo: un’identità
comune

Ciò che tutti i popoli hanno in comune è la loro
natura umana: da questo presupposto nasce la consapevolezza che
solo attraverso il dialogo la diversità può e deve essere vista
come una ricchezza straordinaria e non come una minaccia. Abbiamo
visto che la comunicazione, la condivisione e il dialogo sono le
condizioni fondamentali da cui ha avuto origine la storia della
civiltà e della cultura umana. Attraverso il dialogo la dimensione
sociale e la dimensione individuale si integrano, si compenetrano
fino a ricondursi a un’unità per manifestarsi concretamente
attraverso le azioni individuali o di gruppo.

Una società è composta da persone e ognuna di
essa contribuisce, attraverso la propria individualità fatta di
inclinazioni, preferenze, abilità, intuizioni, allo sviluppo
dell’ambiente collettivo in cui vive. A sua volta l’ambiente
fornisce una serie di regole, consuetudini, riti, conoscenze
condivise che vanno ad arricchire i singoli. Si crea in tal modo un
processo circolare per cui entrambe le dimensioni, soggettiva e
collettiva, traggono contemporaneamente beneficio in un circolo
virtuoso che conduce all’evoluzione della civiltà e dell’individuo.
Ognuno di noi assume in quest’ottica un suo ruolo definito e
definibile: i bambini rappresentano il futuro, i giovani la forza
fisica, gli adulti l’equilibrio, gli anziani la saggezza e la
conoscenza; inoltre all’interno di ognuna di queste categorie,
l’unicità dei singoli rappresenta la ricchezza della comunità.
Ciascun individuo, finché è parte attiva di un contesto sociale, a
seconda della fase della propria vita e del proprio essere, ricopre
una posizione insostituibile e riconosciuta, nell’ottica di una
continuità culturale che lega una generazione alla successiva.
Questo non vuol dire che il singolo non può intervenire attraverso
la propria individualità nella modifica del contesto culturale in
cui vive; al contrario, è proprio attraverso il contributo
individuale che si ha l’evoluzione della comunità intera.
Naturalmente anche questa operazione non può prescindere dal
confronto intersoggettivo e dall’inclusione nei processi
decisionali di tutti coloro che ne sono coinvolti.

Comunità e
società

A livello sociologico le due distinte dimensioni
insite nella natura umana trovano una loro collocazione in due
modalità opposte di organizzazione della vita collettiva. Ferdinand
Tönnies (1855-1936) ha scritto in merito un’importante opera dal
titolo Comunità e società. Si tratta di
un testo in cui il sociologo tedesco ha analizzato queste due
grandi categorie della sociologia. Egli ha indicato la comunità
come quell’organizzazione sociale che nasce dalla perfetta unità
delle volontà individuali dei soggetti che ne fanno parte, alla
quale si partecipa immedesimandosi in essa in modo emotivo e
istintivo. Il godimento dei beni all’interno della comunità non è
esclusivo, ma collettivo. Gli stessi diritti non sono riconosciuti
a livello individuale. La comunità presuppone omologazione, essa
rappresenta un’organizzazione di persone legate da vincoli di terra
o di sangue. L’individuo all’interno di una comunità si dissolve a
vantaggio della comunità stessa. L’economia della comunità è
regolata da rapporti di collaborazione, di condivisione: si
scambiano beni di uso comune in relazione alla reciproca utilità.
La comunità privilegia la dimensione sociale dell’individuo fino ad
annichilire talvolta il volere e le peculiarità del singolo. La
comunità rappresenta la forma di aggregazione spontanea iniziale
fra individui: il bisogno egoistico iniziale che l’uomo percepisce
è quello di sopravvivere, e per fare questo il singolo si unisce ad
altri uomini accomunati dalla stessa necessità. Nel processo
aggregativo, nel momento in cui la comunità si propone come entità
collettiva, lo stesso bisogno egoistico di sopravvivenza
paradossalmente svanisce: esso diventa la necessità di
sopravvivenza della collettività in nome della quale il singolo può
anche essere sacrificato.

Al contrario, all’interno della società vige
l’individualismo e l’egoismo. Oltre le formule di cortesia e le
prassi di civile convivenza, gli individui sono legati
contrattualmente. La motivazione all’agire individuale è data dal
profitto e in generale dal tornaconto individuale. I diritti
individuali sono esclusivi e tutelati istituzionalmente, primo fra
tutti la proprietà privata. Il legame emotivo si indebolisce mentre
si rafforza quello giuridico e razionale. La società privilegia il
singolo e il diritto di godere individualmente dei beni in
relazione al volere e alle preferenze del proprietario. La
dimensione sociale in questo caso è relegata a un livello
subordinato. Questo tipo di organizzazione della vita aggregativa è
possibile solo a un livello di evoluzione successivo a quello
iniziale, ovvero nel momento in cui una collettività si struttura e
può disporre di un livello tecnologico superiore.

Il contributo di Tönnies ha offerto un’importante
rappresentazione a livello sociologico della dimensione individuale
e sociale della natura umana. La società fa riferimento alla
dimensione individuale del singolo, la comunità ne valorizza la
dimensione collettiva. Questi modelli alternativi rappresentano
forme estreme di organizzazione della vita relazionale che tendono
a valorizzare l’uomo in maniera parziale, dal momento che mancano
di comprendere l’individuo nella sua totalità, ovvero mancano di
tenere in considerazione la multidimensionalità della natura
umana.

ABRAHAM MASLOW

Le dimensioni individuale e collettiva si
manifestano tramite le esigenze percepite da ogni essere umano. A
questo proposito analizziamo ora in che modo tali bisogni si
generano e come si strutturano. I comportamenti umani, individuali
e collettivi hanno origine, come detto, proprio a partire dalla
percezione del bisogno; pertanto l’analisi della struttura e
dell’origine dei bisogni dell’uomo rappresenta un punto di partenza
essenziale per comprendere ogni tipo di manifestazione
antropologica.

Elogio del
bisogno

La percezione di una necessità rappresenta la molla
stessa verso il cambiamento, verso il miglioramento della nostra
condizione effettiva. Il bisogno rappresenta uno stato di
insoddisfazione, una sofferenza che nasce dalla mancanza, dalla
carenza a livello individuale o collettivo. Proprio a partire dal
disagio, nasce la motivazione a cambiare la situazione presente
percepita come non desiderabile. Questa semplice considerazione
dovrebbe spingerci a riconsiderare i momenti di difficoltà che
magari singolarmente ci troviamo a vivere nel corso delle nostre
esistenze. È proprio da essi che nascono gli stimoli, la volontà di
cambiamento verso uno scenario considerato migliore. Lo stesso
Einstein considerava la crisi come la madre dell’ingegno e
dell’inventiva umana. Quale motivo abbiamo di riconsiderare le
nostre esistenze o le situazioni quotidiane se queste ci
gratificano e ci appagano? È invece proprio a partire dalle
situazioni di crisi che la civiltà evolve e progredisce.
Naturalmente questa visione non si propone di elogiare il
masochismo, ma al contrario di godere dei nostri successi e degli
aspetti piacevoli della vita, il che è determinate e fondamentale
per migliorare la qualità dell’esistenza di ciascuno di noi.

In generale l’andamento di tutti i fenomeni
naturali, compresa la vita umana, è ciclico, quindi a una fase di
prosperità ne seguirà una di depressione e così via. Questa
semplice considerazione ci fa comprendere come non abbiamo motivo
di temere una crisi. Da essa si origina il progresso. Quello che
noi definiamo imprevisto, per definizione, è tale solo in virtù
delle nostre aspettative; è quindi un fenomeno che concerne una
valutazione soggettiva, una costruzione mentale arbitraria in
relazione a un ipotetico scenario futuro. Quindi alla fine dipende
tutto da noi. Le fasi di depressione sono funzionali a quelle di
prosperità. Possiamo vedere il problema come un’opportunità e non
come un disagio, evitando di categorizzarlo come bene o male.

La gerarchia dei
bisogni

Dal momento che la percezione delle necessità
rappresenta il motore delle nostre azioni, per addentrarci
nell’analisi delle modalità con cui si strutturano i bisogni non si
può prescindere dagli studi effettuati da Abraham Maslow
(1908-1970). Lo psicologo statunitense è stato il primo ricercatore
che ha studiato le persone psicologicamente sane. I suoi lavori e
le sue teorie sono state il risultato di accurate ricerche compiute
in un periodo di oltre trent’anni, con l’idea di delineare una
teoria solida a fondamento di una nuova psicoterapia.

Maslow ha osservato che la struttura generale delle
necessità di tutti gli esseri umani ha un ordine gerarchico, e
comunemente tale gerarchia viene raffigurata con una piramide. I
livelli più bassi di questa piramide rappresentano i bisogni più
elementari, istintivi, mentre salendo verso la cima sono
rappresentati i bisogni immateriali che concernono la sfera
relazionale e introspettiva individuale.

[image: fig.1.jpg]

In figura: La piramide dei bisogni di Maslow
(1954).

Bisogni
fisiologici

Il livello più basso della piramide di Maslow è
rappresentato dai bisogni fisiologici, elementari: aria, cibo,
acqua, ma anche la necessità di riposare, di muoversi, di eliminare
i propri rifiuti organici, di condurre una vita sessuale
gratificante. Esiste, a ben pensare, anche una gerarchia
all’interno dei bisogni appartenenti a questa categoria: infatti,
tra la fame e la sete, ad esempio, la sete è più impellente; fra il
bisogno di respirare e di nutrirsi il primo è più forte, ecc. I
bisogni fisiologici sono bisogni individuali, egoistici, percepiti
singolarmente da ogni essere umano a prescindere dalla propria vita
di relazione. Inoltre l’impossibilità di soddisfare pienamente
alcuni di tali bisogni sviluppa un desiderio crescente nei
confronti di ciò di cui si percepisce la mancanza. Sono questi i
bisogni tipicamente riferibili alla dimensione individuale
dell’uomo.

Bisogni di sicurezza e
protezione

Il secondo livello rappresenta il bisogno di
sicurezza, cioè l’esigenza di condurre una vita al riparo da
insidie che possano mettere a repentaglio la propria incolumità
fisica. Sicurezza di vivere in una società democratica e ordinata
giuridicamente, di avere accesso a strutture collettive che
forniscano beni e servizi culturalmente adeguati e tali da
garantire uno specifico stile di vita. Si percepisce intuitivamente
che questa categoria di bisogni introduce la dimensione sociale
dell’uomo. Tuttavia in precedenza abbiamo sottolineato come la
componente sociale si estrinseca anche nell’ambito del
soddisfacimento dei bisogni di base attraverso l’aggregazione di
più individui che in maniera più o meno consapevole si uniscono,
poiché percepiscono di avere più probabilità di sopravvivenza
organizzando collettivamente le attività quotidiane. A partire da
queste prime forme di socialità, una volta soddisfatti i bisogni
primari, la struttura delle necessità individuali tende a farsi più
ampia e raffinata.

Bisogni di
appartenenza

Salendo nei livelli superiori della gerarchia si
incontra quello dei bisogni di amore, affetto e appartenenza. Una
volta soddisfatti i bisogni fisiologici e di sicurezza, si rende
necessario nutrire la propria affettività e socialità. La ricerca
di un partner, di amici, di una famiglia, di appartenere a una
comunità o a un gruppo strutturato di individui con cui condividere
interessi e pensieri (tifoseria sportiva, associazioni di
volontariato, ecc.) rappresentano l’esempio tipico di questa
categoria. L’individuo ha bisogno di relazionarsi attraverso la
valorizzazione della propria vita sociale e la propria affettività
che si manifesta attraverso quello che abbiamo definito senso di
appartenenza. A questo livello il singolo individuo intuisce che la
propria dimensione individuale può espandersi ulteriormente
attraverso la socialità, come si è osservato in relazione
all’evoluzione della vita collettiva delle prime comunità di
individui.

Bisogni di stima, di
prestigio, di successo

Salendo ancora si individua il bisogno di stima.
All’interno di questa categoria si possono distinguere due livelli,
uno inferiore e uno superiore. Nel primo caso si parla del bisogno
di essere stimati e considerati dagli individui del gruppo a cui si
appartiene e dagli altri in generale. Il seguente livello, più
elevato, riguarda l’autostima, l’autorispetto, molto più duraturo,
solido e difficile da conquistare. Infatti i bisogni del primo tipo
concernono la sfera relazionale, “esterna” degli individui, mentre
al livello superiore si fa riferimento a un’autovalutazione
introspettiva, intima, che coinvolge sentimenti quali fiducia,
competenza, senso di indipendenza e di libertà. Nelle società
moderne il mancato soddisfacimento di questi bisogni conduce ai
complessi di inferiorità nel primo caso, alla mancanza di autostima
nell’altro caso. Queste due diverse accezioni del bisogno di stima
coesistono e si completano. Infatti, proprio a partire da un sano
equilibrio individuale fra la propria dimensione sociale e quella
individuale si determina l’autostima che a sua volta è
precondizione per il riconoscimento sociale. Si nota come
progredendo verso la sommità della piramide, le caratteristiche
intrinseche dei bisogni tendano a farsi più astratte; inoltre
acquista importanza crescente l’aspetto psicologico e in
particolare, come questa categoria mette chiaramente in evidenza,
l’interazione della dimensione individuale con la dimensione
collettiva di ognuno di noi, il che ci riporta a quanto appena
affermato.

Queste prime quattro categorie di bisogni sono
contrassegnate dal fatto che il bisogno in questione si percepisce
solo se mancano le condizioni o gli elementi per soddisfarlo.
Maslow li definisce “bisogni da carenza”. Qualora, al contrario,
sussistano tali condizioni, si perde la percezione del bisogno
stesso. Inoltre, lo psicologo sottolinea come tali bisogni siano
istintivi, genetici, poiché sono volti prima di tutto a garantire
la nostra sopravvivenza, a soddisfare un istinto primario, quello
di conservazione.

Bisogni di realizzazione di
sé

Salendo al vertice della piramide, oltre i
bisogni di stima, si ha un cambiamento radicale del concetto di
bisogno; se finora si è parlato dei bisogni da carenza che, una
volta soddisfatti, smettono di far percepire una mancanza, adesso
si incontrano i bisogni dell’essere o di autorealizzazione. Questi
riguardano il desiderio di manifestare le proprie potenzialità, di
esprimere la propria indole e le proprie capacità. Infatti, la
necessità di manifestare e di esprimere il proprio modo di essere
perdura, si evolve e si rafforza perfino dopo il soddisfacimento di
questo stesso bisogno. L’autorealizzazione incarna la categoria
dell’equilibrio consapevole tra dimensione individuale e dimensione
sociale. Le azioni e il comportamento dei bisogni di realizzazione
di sé esprimono pienamente i valori etici e morali profondamente
percepiti sia a livello individuale sia a livello sociale e
culturale. Coloro che si sentono autorealizzati riescono a
realizzare le proprie inclinazioni individuali, a comunicarle,
poiché in genere possiedono adeguati strumenti per farlo
(comunicazione verbale, scritta, artistica, ecc.). Non sempre
ottengono il successo o l’approvazione, e tuttavia la
disapprovazione non viene percepita come distruttiva bensì
rappresenta stimolo e occasione di autocritica e di ulteriore
approfondimento e introspezione. In questi casi la difficoltà è
vista come un’opportunità. Questi individui capiscono quali sono i
limiti della società in cui vivono in relazione a se stessi,
comprendono i limiti della propria individualità in relazione al
contesto sociale cui appartengono, e tuttavia vi appartengono e vi
si relazionano in modo costruttivo e dinamico manifestando
diffusamente le proprie potenzialità.

Il bisogno di
trascendenza

La percezione del limite corporeo della vita umana
e la paura della morte hanno da sempre accompagnato l’uomo nel suo
percorso evolutivo. Esse fanno riferimento a una dimensione di
interpretazione della realtà diversa da quella materiale. A tal
proposito è possibile individuare un’ulteriore categoria di bisogni
oltre quelli proposti da Maslow, ovvero il bisogno di trascendenza.
Questo si riferisce proprio alla necessità di andare oltre i limiti
terreni della nostra fisicità al fine di sentirsi parte di una
realtà più vasta, cosmica o divina in grado di riconnettere l’uomo
con l’ordine delle cose e il suo divenire. In questo sentimento
risiedono le radici di tutte le religioni moderne che cercano di
fornire una spiegazione più convincente e più complessa rispetto
alle prime forme di culto legate ai fenomeni ciclici stagionali
della natura.

Questo bisogno si inquadra in modo un po’ atipico
in relazione alla struttura gerarchica cui Maslow fa riferimento.
Infatti, il bisogno di trascendenza non necessita che tutte le
categorie di bisogni ad esso sottostanti siano soddisfatte, al
contrario esso può manifestarsi anche in caso di assoluta
indigenza. Questo fatto è prova evidente che tale categoria di
bisogni concerne la dimensione spirituale e immateriale dell’uomo,
la sua essenza trascendente, e quindi logicamente si inquadra in
una classe di bisogni “al di là” della struttura gerarchica
piramidale.

La società e l’evoluzione
dei bisogni

L’evoluzione complessiva della nostra personalità e
della nostra esistenza fa sì che ci spostiamo all’interno delle
varie categorie di bisogni in modo dinamico, come fossero tappe o
fasi di un processo. I bisogni collocati ai livelli superiori della
piramide possono essere soddisfatti se lo sono quelli più in basso.
Talvolta accade che, in particolari condizioni ambientali esterne,
si debba regredire verso necessità inferiori anche se
precedentemente soddisfatte. Ad esempio, il terremoto e lo tsunami
che nel marzo del 2011 hanno colpito il Giappone hanno generato
distruzione e sofferenza. Improvvisamente intere famiglie si sono
trovate deprivate delle loro abitazioni e dei loro beni. In uno
scenario del genere è logico che le necessità di base tornino
immediatamente a essere prioritarie rispetto a tutto il resto.

L’evoluzione gerarchica dei bisogni proposta da
Maslow coincide con la stessa evoluzione della società così come
questa ha progredito dalle prime forme di aggregazione di individui
verso la configurazione della nostra civiltà contemporanea. La
motivazione che ha spinto l’uomo verso il progresso, come detto,
nasce proprio dalla necessità di soddisfare nuove esigenze e nuovi
bisogni collocati gerarchicamente a un livello sempre più elevato.
Il cambiamento della società provoca la modificazione della
struttura dei bisogni individuali e collettivi che a sua volta
determinano nuovi assetti sociali e culturali. La nascita del
linguaggio, della scrittura, delle arti, quindi della scienza e
della tecnologia fino allo sviluppo dello stato democratico,
rappresentano, al pari di tutte le altre tappe fondamentali della
storia dell’umanità, soluzioni concrete e organizzative adottate in
risposta a bisogni sempre più complessi e raffinati degli uomini.
Tali bisogni, evolvendosi, perdono la loro componente materiale per
privilegiare gli aspetti più elevati della natura umana, quali
l’intelletto, le emozioni, la spiritualità, vero segno distintivo
fra la specie umana e gli altri esseri viventi.

Esistono studi successivi che integrano il lavoro
di Maslow o ne modificano in parte le conclusioni cui egli giunse.
Tuttavia per gli scopi che ci proponiamo, esso costituisce
un’ottima base per valutare scelte e comportamenti adottati dagli
uomini in determinati contesti culturali.

I BISOGNI RELAZIONALI

I risultati dell’analisi di Maslow ci dicono che i
bisogni strettamente individuali di ognuno fanno riferimento alla
nostra dimensione fisica, sono connessi cioè alle necessità
biologiche del nostro corpo e all’esigenza di proteggersi dai
pericoli dell’ambiente in cui viviamo. A partire dal
soddisfacimento di queste esigenze di base, la vita di relazione
implica una serie di interazioni interpersonali che vanno a
definire una categoria di bisogni specifici indotti proprio dal
fatto stesso di svolgere una vita di relazione. Date queste
premesse si comprende come i bisogni culturali o relazionali invece
si riferiscono alla dimensione sociale dell’uomo e al livello di
influenza che l’ambiente esterno in generale ha sui gusti, sulle
abitudini, sulle azioni e sulle strutture di pensiero di ogni
singolo individuo. A questo proposito è possibile individuare due
diversi tipi di stimoli esogeni che definiscono la struttura
specifica dei bisogni relazionali di ciascuno di noi: l’emulazione
e l’accettazione.

Esaminiamo dunque in che modo agiscono
singolarmente questi due diversi fattori per comprendere come e a
che livello l’ambiente culturale esterno influisce sulla nostra
individualità e quindi sui nostri comportamenti.

L’emulazione

Il semplice fatto di svolgere una vita di
relazione, ovvero di interagire con i nostri simili, implica che vi
sia un certo livello di influenza sulle nostre preferenze, sulle
nostre scelte e sulle nostre azioni. Questa influenza è determinata
prima di tutto dalla tendenza spontanea a emulare i comportamenti e
i modi di pensare delle persone che condividono il nostro stesso
spazio vitale.

La spinta emulativa in termini di comportamento è
particolarmente evidente nel corso dei primi anni di vita, in cui
il rapporto quasi simbiotico del bimbo con l’ambiente familiare e i
genitori contribuisce in maniera decisiva a formare le
caratteristiche fondamentali dell’individualità e dell’affettività
anche dell’adulto. In termini più generali, la socialità è
determinante nel definire quella categoria di necessità legate alle
consuetudini e agli stili di vita propri di ogni specifico contesto
culturale. Le caratteristiche del territorio, le abitudini
quotidiane e tutti gli altri aspetti tipici di una comunità locale,
attraverso l’emulazione, contribuiscono a determinare la struttura
dei bisogni relazionali; questi a loro volta si inquadrano
nell’ambito dell’individualità del singolo fino a influenzare le
metodologie decisionali e le priorità morali soggettive, cruciali
nella fase di gestione delle problematiche e delle azioni
quotidiane. In particolare, ognuno di noi è sicuramente legato al
luogo in cui ha trascorso l’infanzia o, in ogni caso, è legato alle
situazioni in cui ha sperimentato le prime occasioni di vita di
relazione e in cui ha acquisito abitudini e pratiche
quotidiane.

L’appartenenza a un contesto sociale specifico
porta a un’evoluzione dei bisogni, come nel caso di una donna
indiana che indossa il sari e consuma cibo tipico del suo paese,
elementi che contribuiscono a costruire l’identità collettiva di
una persona e a determinarne il senso di appartenenza. Quindi,
l’esigenza di nutrirsi e di indossare indumenti idonei alle
condizioni climatiche locali rappresenta di per sé una necessità
primaria che si arricchisce, però, della propria dimensione
culturale; oltrepassa cioè il semplice atto di introdurre calorie
nell’organismo al fine di soddisfare il proprio fabbisogno
alimentare oppure il ripararsi dal freddo. Inoltre, sempre
nell’ambito di questo esempio, per un indiano di religione indù,
l’esigenza spirituale del pellegrinaggio a Varanasi rappresenta un
valore profondo che si manifesta con la celebrazione religiosa, ma
che assume anche un intimo significato culturale e individuale.
Questa consuetudine per un osservatore occidentale probabilmente
non possiede nessun altro valore intrinseco se non quello turistico
o folcloristico.

Nelle nazioni costituite di recente, generalmente
multietniche, spesso si formano comunità monoculturali di individui
di comune provenienza. Ad esempio, negli Stati Uniti esistono
interi quartieri cittadini in cui vivono solo afro-americani,
italiani, irlandesi o vietnamiti; le chinatown, ovvero le zone urbane in cui la
popolazione cinese rappresenta numericamente la maggioranza se non
la quasi totalità degli abitanti, sono diffuse in quasi tutte le
metropoli del mondo. All’interno di queste comunità vengono
trasferite quasi inalterate le consuetudini e i valori tipici della
cultura di origine anche a molta distanza dal territorio in cui
tale cultura si è consolidata. Si pensi che fino a qualche tempo fa
una tra le pene più consuete per coloro che si erano macchiati di
qualche reato era rappresentata dall’esilio ovvero dal distacco
forzoso dall’ambiente culturale e territoriale di appartenenza.
Tutto ciò per dire quanto sia forte per l’individuo l’esigenza di
conservare le proprie radici intese come bisogno di identità
culturale che lega il singolo al gruppo cui appartiene e che si
consolida e si tramanda di generazione in generazione proprio
attraverso un processo di emulazione

La dimensione del gruppo e
del territorio

L’intensità degli stimoli emulativi che ciascuno di
noi riceve dal contesto culturale in cui vive, dipende in prima
istanza da due condizioni: l’ampiezza del territorio e il numero di
persone che compongono il gruppo.

Esiste una relazione indiretta che lega da un lato
l’ampiezza del territorio e il numero di persone che compongono il
gruppo, dall’altro l’influenza che la socialità ha sui
comportamenti individuali. Tutto ciò vuol dire che gli stimoli
comportamentali che ricevo sono tanto più intensi quanto più la
comunità cui faccio riferimento è numericamente ristretta così come
il territorio delimitato. Ad esempio, la famiglia ha un’influenza
enorme sulla socialità e sulla definizione della struttura delle
preferenze dell’individuo; la scuola avrà un impatto molto
importante e tuttavia minore in intensità; man mano che la
dimensione sociale e territoriale cresce (quartiere, regione,
stato, continente), l’influenza che il gruppo ha sul singolo sarà
via via minore anche in ragione del fatto che diminuisce
l’intensità della percezione del senso di appartenenza a quel
determinato contesto sociale e con esso gli stimoli emulativi che
influenzano il comportamento individuale.

In questo senso una variabile importante che
incide sul fenomeno qui descritto è rappresentata dalla tecnologia
dei trasporti e delle telecomunicazioni, che definisce in modo
significativo la dimensione spazio-territoriale cui posso far
riferimento. Qualche secolo fa, a causa di un livello tecnologico
inferiore a quello odierno, poteva essere difficile se non
improbabile relazionarsi e quindi percepire una qualche influenza
culturale proveniente da una dimensione più ampia, come quella
continentale o perfino nazionale, e questo perché non ci sarebbero
state occasioni concrete per entrare in contatto con un livello
territoriale così ampio. In generale, più una comunità è
numericamente limitata, più ci sarà conoscenza reciproca fra i
membri che la compongono e la consapevolezza da parte del singolo
del proprio ruolo funzionale all’interno del gruppo, sicché
maggiore sarà il senso di appartenenza percepito e quindi gli
stimoli comportamentali che ogni individuo riceve. Quanto più la
crescita dimensionale del contesto socioterritoriale sarà maggiore,
tanto più vi sarà una perdita della relazione diretta fra gli
individui che appartengono al gruppo in questione, e tanto meno
intenso sarà il senso di appartenenza, e quindi l’influenza, che
ognuno riceverà dall’ambiente sociale in cui vive.

L’analisi di
Gladwell

Il giornalista e sociologo canadese Malcolm
Gladwell, nel suo libro Il punto
critico, ha proposto un esame molto interessante delle
modalità con cui il contesto sociale influenza le scelte e il
comportamento individuali. In relazione alla correlazione fra la
dimensione numerica del gruppo e il comportamento individuale,
Gladwell ha individuato una soglia critica al di là della quale
l’influenza che la collettività ha sul singolo diminuisce
bruscamente. Infatti, comunità di persone composte da un numero di
individui superiore a centocinquanta sperimentano difficoltà
decisionali e di coordinamento nel giungere a soluzioni condivise.
Non solo; il singolo inserito in gruppi numericamente superiori a
centocinquanta tende a comportarsi in maniera fortemente
individualistica fino a perdere di vista l’interesse comune.

In relazione all’analisi qui condotta, i
risultati cui giunge Gladwell possono essere spiegati dal fatto che
al di sotto di un numero di centocinquanta persone gli individui
hanno possibilità concrete per interagire pienamente in virtù delle
loro facoltà fisiche, emotive e intellettive. Nel momento in cui un
gruppo cresce numericamente, si può legittimamente supporre che
continuino a sussistere i livelli di interazione emotiva e
razionale; tuttavia le occasioni di interazione diretta
diminuiscono di sicuro. Quindi è logico attendersi che la forza di
coesione complessiva tenda ad affievolirsi proprio di conseguenza
al fatto che l’aspetto fisico della socialità tende a svanire. Le
componenti fisiche di condivisone dell’esperienza hanno un ruolo
fisiologico molto importante nell’ambito della valorizzazione della
peculiarità dell’individuo all’interno della propria dimensione
relazionale. Quanto più il mio essere nei suoi aspetti fisico,
emotivo e intellettivo sarà coinvolto nell’interazione sociale,
tanto più forte sarà il mio senso di appartenenza a una comunità.
Questo non vuol dire che il coinvolgimento non avvenga anche a un
livello esclusivamente emotivo, come nel caso di una partecipazione
ai successi di una squadra di calcio.

Il contesto sociale e il
desiderio di essere accettati

Dall’analisi di Maslow sappiamo che la necessità
di appartenere a un contesto sociale rappresenta una tappa
fondamentale nel processo di evoluzione gerarchica dei bisogni;
contemporaneamente, dai risultati di Gladwell si evince che gruppi
di individui numericamente circoscritti tendono a percepire un più
forte senso di appartenenza in quanto in questi casi la socialità
si manifesta attraverso il coinvolgimento completo di tutte le
facoltà dei componenti il gruppo. Sulla base di queste
considerazioni si può identificare quello che comunemente si
definisce il contesto sociale di riferimento, ovvero quella cerchia
di persone con le quali più frequentemente ci relazioniamo. In
particolare l’ambiente di lavoro, o la partecipazione a certi
contesti specifici motivata dalla condivisione di uno o più
interessi sportivi o culturali, rappresentano punti di riferimento
sociale per ogni singolo membro. Questo vuol dire che il
comportamento virtuoso del singolo, definito tale in base a criteri
culturali tipici della comunità, spinge gli altri all’emulazione
proprio in virtù del confronto intersoggettivo implicito che si
instaura. Queste considerazioni ci conducono direttamente al
secondo tipo di stimoli provenienti dall’ambiente in cui viviamo:
il fatto stesso di vivere in una comunità ci induce a effettuare
delle scelte e a compiere delle azioni finalizzate a soddisfare la
necessità di essere accettati e approvati dal nostro contesto
sociale di riferimento. Si tratta di spinte motivazionali molto
potenti che possono essere classificate con la peer pressure e il premio sociale.

La peer pressure

Malcolm Gladwell, sempre nell’ambito dell’analisi
relativa all’influenza del gruppo sul comportamento dei singoli, ha
definito la peer pressure come
quell’insieme di stimoli, essenzialmente di natura emotiva e
relazionale, che influenzano il singolo in quanto inserito in un
contesto sociale di riferimento in cui le persone sono legate da
interessi simili in termini di lavoro, credo religioso, passioni
sportive ecc. Si tende sempre e comunque a imitare il più bravo, e
così facendo si innesca un circolo virtuoso (o vizioso) che porta
ognuno a dare il meglio di sé nel raggiungimento di un obiettivo
comune. La percezione del senso di appartenenza a un contesto
sociale definito e delimitato fornirà una forte motivazione a ogni
persona ad adottare schemi comportamentali specifici nel tentativo
di “stare al passo” con gli altri con i quali condivide le
molteplici identità che li fanno identificare nel gruppo.

A livello emotivo la peer
pressure fa percepire al singolo un senso di inadeguatezza
che nasce proprio dall’interazione e dal confronto con persone
giudicate sue pari. Questo fenomeno è particolarmente evidente in
ambito scolastico. Accade, infatti, che classi di alunni in
generale brillanti trascinino in positivo anche coloro che sono più
svantaggiati, come pure, all’interno di aule mediocri, anche chi
più dotato a livello individuale avrà difficoltà a eccellere. Ciò
accade perché si tende a imitare il più bravo o il più carismatico
che in certi casi può essere un soggetto indisciplinato, ma
caratterialmente in grado di trascinare gli altri, fornendo stimoli
(peer pressure) negativi.

Tuttavia, il risultato più sorprendente cui
giunge Gladwell consiste nel dimostrare che sarebbe un grave errore
stereotipare le persone includendole all’interno di una specifica
categoria comportamentale. Al contrario, il comportamento di
ciascuno di noi è fortemente influenzato dal contesto nel quale ci
troviamo a interagire in un determinato momento. Pertanto è
possibile, ad esempio, che individui assolutamente onesti si
comportino disonestamente in circostanze particolari per il
semplice fatto di trovarsi inseriti in un contesto sociale
favorevole a comportamenti disonesti. In particolare il contesto
sociale di riferimento propone a tutti coloro che vi appartengono
modelli cui adeguarsi non solo in termini di comportamenti e di
prestazioni, ma, all’interno della società attuale, anche in
termini di stili di vita, di consumo e di livelli di reddito.

Il premio
sociale

Ciascuno di noi tende all’approvazione da parte del
contesto sociale nel quale prevalentemente svolge la propria vita
di relazione; in linea generale si ricerca l’approvazione delle
persone che ci vivono accanto e con le quali ci sentiamo
empaticamente legati. Ovviamente quanto più il livello di
interazione sarà completo, ovvero quanto più coinvolgerà tutti gli
aspetti dell’individualità, tanto più il contesto sociale tenderà a
influenzare il comportamento del singolo proprio in virtù di un più
forte senso di appartenenza percepito. Con riferimento
all’economista indiano Amartya Sen si può dire che al crescere del
numero delle identità condivise fra gli individui di un gruppo,
cresce l’influenza che il gruppo stesso ha sulla struttura delle
preferenze e dei bisogni dei singoli. Il “premio sociale”, in
questo senso, concerne la gratificazione che ricevo dal mio
contesto sociale di riferimento per il fatto che metto al servizio
della collettività le mie abilità individuali peculiari.

Il premio sociale è essenzialmente di natura
psicologica e relazionale, quindi connesso alla percezione del
gruppo come unità collettiva e sistemica: esso si manifesta in
termini di riconoscenza e considerazione sociale implicita, in
quanto le doti e le capacità individuali manifestate hanno senso
solo se forniscono un effettivo vantaggio al gruppo stesso. In
termini pratici questo si traduce talvolta in un maggiore impegno
del singolo proprio a favore della comunità. Tutto ciò è molto
evidente ad esempio, in ambito familiare, dove l’influenza del
contesto di riferimento è particolarmente forte: i genitori infatti
tenderanno spontaneamente a sacrificare la propria individualità
per il bene dei figli. Il premio sociale in questo caso è
rappresentato dall’amore che i figli riconoscono al padre e alla
madre. In termini più ampi, la leadership o la competenza in
generale, soprattutto all’interno di comunità nel senso di Tönnies,
in cui la dimensione collettiva è preponderante, presuppongono
impegno, tempo ed energie ovvero risorse individuali che vengono
messe al servizio del gruppo. In tal senso, il leader riceve un
riconoscimento, un premio sociale, che lo conduce tuttavia a
sacrificare le proprie risorse concrete (tempo ed energie) in
cambio di un tipo di gratificazione psicologicamente valutata
superiore. Non sempre si trae qualche beneficio materiale dal fatto
di ricoprire un ruolo di spicco nella società di appartenenza,
eppure l’accettazione e il riconoscimento di certe abilità
individuali da parte del gruppo gratificano il singolo e lo
stimolano.

Le inerzie
culturali

I bisogni relazionali, ovvero le esigenze che
nascono dal fatto di vivere all’interno di un gruppo sociale, si
consolidano progressivamente e vanno a fare parte del patrimonio
culturale di ogni comunità. L’esigenza specifica di soddisfare i
bisogni culturali spinge gli individui di un gruppo ad adottare le
medesime strutture di pensiero nell’affrontare i processi
decisionali che si traducono quotidianamente in azioni e
comportamenti simili. Questo è un aspetto cruciale per analizzare e
comprendere poi il nostro modello di sviluppo, la nostra società e
in generale il punto cui siamo giunti oggi nel corso della storia
della civiltà umana.

I meccanismi attraverso i quali agiamo e
attraverso i quali ci relazioniamo con le risorse necessarie alla
nostra vita sono frutto di schemi culturali ed economici
provenienti dalle generazioni passate. L’evoluzione fisiologica
della società può determinare che tali meccanismi divengano
obsoleti e inadatti a soddisfare le esigenze percepite in un nuovo
scenario. Semplicemente certi strumenti, modalità e consuetudini
possono essere adatti se contestualizzati in un preciso periodo
storico, ma possono divenire inadeguati e perfino dannosi se
applicati successivamente. Le inerzie culturali si manifestano in
termini di abitudini quotidiane, di stili di vita, di consumo, di
modalità di interazione sociale, e rappresentano il patrimonio
culturale in virtù del quale una comunità si riconosce. Alla luce
di ciò, il cambiamento, inteso come progressivo adeguamento di una
comunità al contesto esterno che si modifica, si inserisce
all’interno di questo processo di trasmissione culturale nel
rispetto dei tempi definiti dalle inerzie culturali stesse. Il
problema sorge quando il cambiamento delle condizioni esterne
avviene in maniera particolarmente rapida e pone difficoltà di
adeguamento, fino, in ultima analisi, a generare uno slegamento
intergenerazionale nel processo di trasmissione culturale.

L’EQUILIBRIO

Nell’ambito della gerarchia dei bisogni proposta
da Maslow, la condizione sociale e relazionale rappresenta una
tappa fondamentale del processo verso l’autorealizzazione della
propria individualità. La frequentazione e l’interazione con gruppi
sociali e in generale il senso di appartenenza, sono una fonte di
stimoli molto forti per quello che riguarda sia la struttura dei
bisogni e delle necessità individuali, sia il comportamento in
genere. In tal senso stimoli di questo tipo rappresentano un
elemento cruciale che interviene proprio all’interno della
progressione verso i bisogni più elevati; la dimensione individuale
si fonde progressivamente con la socialità, strutturandosi in modo
che l’individuo abbia facoltà di esprimere i propri talenti e le
proprie abilità all’interno della comunità cui appartiene e
ottenendo per questo un riconoscimento. In quest’ottica
l’autorealizzazione rappresenta l’equilibrio perfetto fra le
peculiarità del singolo e la sua dimensione sociale: la natura del
bisogno in questa fase torna a essere individuale, arricchita però
da un’evoluzione emotiva che coinvolge il rapporto con gli altri.
La categoria dell’autorealizzazione si manifesta quindi come
sublimazione della socialità e da questa non può prescindere.

Felicità come fine
ultimo

La socialità dunque svolge un ruolo basilare nel
percorso verso la realizzazione di sé. In particolare si è fatto
più volte riferimento alla gratificazione psicologica derivante
dalla nostra vita di relazione e in particolare nell’ambito del
nostro contesto sociale di riferimento. Aristotele
nell’Etica Nicomachea definisce
l’eudaimonia come il sommo bene che
l’uomo può realizzare ovvero “il più alto dei beni raggiungibili
mediante l’azione”. Si può provare a tradurre il termine greco con
la parola “fel [...]






OEBPS/images/logo_fmt.jpeg





OEBPS/images/denaro_donare_cop.jpg
Giovanni Maccioni 0LOS

Dal denaro al donare,
I'anagramma del
cambiamento

Una proposta economica in chiave olistica






OEBPS/images/fig.1_fmt.jpeg
Sicurezza

Fisiologia





