
		
			
				
					[image: Paramirum_cop.jpg]
				

			

			
				Fare
Naturopatia

			

		

	
		
			
				PARAMIRUM

				Trattato sulle cinque cause di malattia

				Paracelso

				Traduzione, curatela e introduzione
di Carlo Conti

				[image: pub.jpg]

			

			
				© Copyright 2012

             

				Edizioni Enea - SI.RI.E. srl

				I edizione novembre 2012

				I edizione digitale (ebook) giugno 2013

				ISBN (libro cartaceo) 978-88-6773-000-1

				ISBN (libro digitale)  978-88-6773-008-7

				Edizioni Enea

				Sede Legale - Ripa di Porta Ticinese 79, 20143 Milano

				Sede Operativa/Magazzino - Piazza Nuova 7, 53024 Montalcino (SI)

				www.edizionienea.it

				edizioni.enea@gmail.com

				Progetto grafico

				Lorenzo Locatelli

				Edizione digitale

				Eugenio De Angelis

				Traduzione di Carlo Conti dal libro Oevres medico-chimiques ou paradoxes. Liber Paramirum I-II, Collection Sebastiani 1975, Archè Milano. Riproduzione dell’edizione stampata a Parigi nel 1913, curata e tradotta da Grillot de Givry.

				I diritti di traduzione, memorizzazione elettronica, informatica, multimediale, riproduzione e di adattamento totale o parziale, con qualsiasi mezzo, compresi microfilm e copie fotostatiche, sono riservati per tutti i Paesi.

			
				Questi sono i giorni che ai mortali portano grande vantaggio;

				gli altri sono mutevoli, innocui, non portano nulla;

				chi loda l’uno e chi loda l’altro ma pochi sono che li conoscono;

				talora una data è matrigna, madre talora.

				Di tali cose beato e felice colui che, tutto questo

				sapendo, lavora senza colpa davanti agli dei,

				conosce gli auspici e si guarda dal trasgredire le giuste regole.

				Esiodo

				A Sara

			

		

	
		
			
				INDICE

				Introduzione di Carlo Conti

				IL LIBRO DEI PROLOGHI

				PARENTESI SULLE CINQUE ENTITÀ

				PRIMO LIBRO. Della Entità degli astri

				SECONDO LIBRO. Della Entità del veleno

				TERZO LIBRO. 

				 

				QUINTO LIBRO. 

			

		

	

INTRODUZIONE

di Carlo Conti

I libri, come gli uomini,
hanno il loro destino.

Gli uni fanno invaghire le
genti che li incontrano, raccogliendo l’approvazione del loro
secolo e conoscendo la gloria di un immediato trionfo.

Questi hanno ricevuto la loro
ricompensa.

La generazione dell’indomani
li dimentica e li abbandona per sempre, con la considerazione che è
loro dovuta, nella polvere delle biblioteche.

Gli altri, censurati alla loro
apparizione, criticati con parzialità, vilipesi con ingiustizia,
sembrano dormire. Nel loro oblio.

Si risvegliano improvvisamente
e resuscitano.

Tali sono le opere di
Paracelso.

Così Grillot de Givry, insigne alchimista, scriveva
nel 1912 quando, indignato per l’insensibilità e l’inadeguatezza
della cultura del tempo, pubblicava la prima traduzione del
Paramirum in lingua francese.

Lo stato d’animo, a distanza di circa un secolo, è
stato lo stesso da me provato quando mi sono reso conto
dell’indisponibilità del testo nella nostra lingua, in quanto
nessuno ne aveva mai curato un’edizione italiana.

La grandezza di Paracelso è tale che certo non
verrà accresciuta o sminuita dalla disponibilità di questa opera ma
la problematica trattata e le particolari finalità che vi vengono
indicate sono tali da renderlo per certi aspetti fondamentale per
la comprensione e la pratica terapeutica relative all’insorgenza
delle malattie.

In esso, ancor prima della trattazione delle
singole Entità di malattia, troviamo interessanti indicazioni su
quali siano le diverse modalità di approccio al paziente e di cura
dello stesso in relazione all’attività del medico e alle competenze
che gli sono proprie.

La prima qualità richiesta, per importanza, è di
acquisire una “conoscenza esatta della propria anima”, requisito
ritenuto indispensabile per poter conoscere, comprendere e
sostenere davvero l’interiorità del paziente e successivamente il
suo corpo e lo stato del medesimo.

La natura olistica del processo terapeutico viene
così stabilita a fondamento di ogni intervento medico, la
costituzione dell’uomo presupposta quale sintesi e integrazione di
dimensioni diverse di cui l’ambito fisico è solo la manifestazione
più tangibile, coagulo di forze che si strutturano in
individualità, espressione ultima e concreta del disegno
creativo.

è quindi risalendo “dallo spesso al sottile” che
diviene possibile la comprensione delle cause, non limitandosi
nello studio descrittivo di ciò che è apparente ma, indagando
l’ambito intimo della natura delle cose, scoprire le relazioni
funzionali che rendono possibile la loro esistenza.

L’indagine ultima di questo percorso è
rappresentata dalla contemplazione della natura coerente e
progettuale del messaggio che informa ogni cosa e che rende
evidente l’intelligenza dell’Anima del Mondo, nel saperne intendere
il senso rispettando i suoi tempi e i suoi modi.

Come viene chiaramente esposto nel Paragranum, un altro testo fondamentale di
Paracelso inerente le qualità del medico e i fondamenti della
medicina, il medico deve quindi essere un profondo conoscitore
dell’anatomia ma Paracelso, usando questo termine, non intende
tanto riferirsi alla disciplina che si occupa della localizzazione
e della descrizione degli organi e degli apparati del corpo umano,
quanto invece allo studio delle relazioni analogiche e di tipo
funzionale che legano questi ai corrispondenti processi e fenomeni
che hanno luogo nel mondo esterno, sia esso terrestre o celeste. Il
medico deve conoscere la più intima costituzione della materia e in
essa riconoscere l’unità della sua matrice, la stessa che
caratterizza tutto il creato e che si manifesta in infinite varietà
formali tra loro articolate, e articolate al loro interno, in senso
funzionale e complementare.

Lontana dall’essere una dottrina filosofica
sterile, da questa modalità conoscitiva scaturisce, secondo
Paracelso, sia la diagnosi del processo morboso che l’indicazione
del rimedio e della forma farmaceutica più appropriata.

Inoltre, la conoscenza approfondita e sperimentata
della metodica di cura praticata deve essere tale da costituire una
solida base per il proprio operare, così da consentire al medico
una totale autonomia di giudizio nel valutare le condizioni del
malato e i rimedi da utilizzare, senza delegare ad altri o ad
altrui valutazioni le responsabilità inerenti al proprio ruolo: la
soggettività del medico viene così nuovamente posta al centro del
processo terapeutico come componente necessaria all’avvio di ogni
processo di guarigione.

A seguito di questa consapevolezza, viene
raccomandata costanza e perseveranza nei propri intenti e nella
propria disciplina, così da mantenersi retti nella propria visione
delle cose e delle cause, senza lasciarsi sviare dall’inevitabile
molteplicità delle opinioni che si conoscono senza averle
personalmente sperimentate.

Proseguendo nell’esporre i requisiti necessari alla
professionalità del medico e con maggiore attinenza alla modalità
di cura, Paracelso pone innanzitutto la competenza nel saper
valutare la natura chirurgica o terapeutica del trattamento da
operare per riportare in salute il malato e discrimina i processi
morbosi in base al movimento centripeto o centrifugo che li anima e
che ne esprime il comportamento.

Una volta operata questa prima distinzione tra
medicina chirurgica e medicina fisica, i medici vengono descritti e
ordinati in base alla particolare modalità di cura da loro
praticata.

Paracelso definisce cinque diverse “sette” di
medici, costituite dai terapeuti che condividono una stessa visione
dell’arte e della pratica medica, che si differenziano tra loro per
la particolare visione e valutazione dei processi morbosi da cui,
conseguentemente, traggono indicazioni per la ricerca del giusto
rimedio, sia esso di natura materiale o immateriale.

Va innanzitutto chiarito che la descrizione di
Paracelso non vuole operare una classificazione in forza
dell’efficacia delle diverse forme di cura, che anzi vengono
equiparate per capacità di ricondurre il malato a uno stato di
ritrovata salute.

Quel che viene sottolineato è invece relativo alle
qualità che il medico, nel senso di ogni medico appartenente a
qualsiasi setta, deve necessariamente possedere per potersi
definire tale.

La prima setta dei medici è costituita dai medici
naturali, poiché i loro trattamenti sono ispirati all’azione svolta
da rimedi la cui attività sia contraria alla modalità di
manifestazione del processo morboso in atto. È una possibilità
terapeutica che è sempre esistita e che ancora opera ogni qual
volta, anche con l’uso di sostanze naturali, si utilizzino i rimedi
in senso allopatico.

“Allopatia”, dal punto di vista etimologico, è
infatti costituito dai termini greci allos (diverso, contrario) e pathos (ciò che si prova, che è patito) e quindi
significa “di natura contraria al male”.

La dinamica del processo di guarigione viene
conseguentemente intesa come uno scontro tra forze antagoniste, una
vera e propria battaglia condotta attraverso l’uso dei rimedi
consigliati che, determinando una condizione opposta a quella
precedentemente instaurata dal processo morboso, riescano a
scacciare l’agente di malattia che si sia introdotto nel corpo
dall’esterno o che si sia impropriamente sedimentato per difetto
digestivo o emuntoriale dell’organismo che lo ospita.

Paracelso cita, tra gli antesignani di questa
particolare modalità diagnostica e terapeutica, Avicenna, Galeno e
Rhasis.

La seconda setta è invece costituita dai medici
specifici in quanto questi considerano ogni singolo medicamento
come veicolo di specifiche virtù che non si risolvono nell’effetto
sul piano fisico, che pure garantiscono, ma incidono più in
profondità influenzando le relazioni tra le diverse forze
immateriali che sovraintendono ai processi vitali e che
influenzano, colorandoli, gli stati d’animo e gli ambiti volitivi
della persona.

Il complesso mondo delle segnature, cioè
quell’insieme di teorie che indagano quali specifiche forze siano
particolarmente presenti in un dato individuo di natura, è parte
integrante di questa visione filosofica e terapeutica che quindi
discrimina i rimedi sulla base delle particolari qualità di cui
sono portatori e ne indica l’utilizzo in ragione del sostegno che
garantiscono ai processi alterati.

Paracelso tiene a sottolineare che, in relazione a
ciò di cui vogliono liberare l’ammalato, i medici specifici passano
dalla loro setta, ambito particolare, a qualsiasi altra, in virtù
della natura non sintomatica ma causalistica della terapia
praticata.

I medici caratteriali costituiscono la terza setta
dei medici che, come indica il loro nome, agiscono direttamente sul
carattere dei pazienti, determinando una sorta di trasformazione
interiore che li libera dalla permanenza nello stato di malattia.
La terapia, in questo caso, è compiuta dalla parola, il verbo, cui
viene assegnata una profondità d’azione e una capacità
trasformatrice di primaria importanza.

Paracelso cita come appartenenti a questa setta
Alberto il Grande, gli astrologhi, i filosofi che, lontani da
pratiche tese alla mera rimozione di concetti e/o comportamenti
disadattativi, si occupavano di determinare nel paziente una
complessiva riscoperta della propria natura, riuscendo a dare tale
forza alle loro parole da indurre il malato a percepire come
ineluttabile il percorso da compiere per liberarsi dell’affezione
morbosa e poter quindi percepire di essere parte integrante e
integrata di un disegno, di un progetto nel quale finalmente
realizzare, grazie a un orizzonte più ampio, il proprio valore e la
propria ricchezza creativa.

La parola, vero e proprio fuoco trasformativo, va
ben oltre i limiti imposti dalla costituzione materiale dell’uomo:
essa si muove e opera su ciò che governa il corpo e i suoi
comportamenti, sul piano dei desideri e delle idee che determinano
le attività, sulla volontà che si manifesta in ogni azione.

Oggi saremmo portati a ritenere questo ambito come
attinente alla sola mentalità della persona, trascurando così
l’aspetto emotivo, che invece viene coinvolto e da cui la mentalità
stessa trae origine.

Le idee, infatti, stante la visione paracelsiana,
non sono che “acque nobilitate”, processi di distillazione dei
nostri stati emotivi, degli ambiti esperienziali in cui ci
riflettiamo, frutto del rispecchiamento che operiamo sulle nostre
acque per comprendere il mondo e noi stessi.

“Chi opera secondo ragione nutre la propria anima”,
dice Paracelso, e l’anima è dimensione che è compartecipe sia della
componente “acqua”, l’emotività, che della componente “aria”, la
mentalità, di ognuno di noi.

La quarta setta è definita spirituale poiché i
medici che ne fanno parte curano i malati mediante l’uso dello
spirito delle piante, che sanno discriminare in base allo stato
patologico che le stesse piante sono in grado di determinare, una
volta assunte, in un soggetto sano.

Le assonanze con la medicina che circa tre secoli
più tardi Hanheman definirà come omeopatica sono evidenti anche se,
oltre alla mancanza di particolari indicazioni circa la
farmacoprassia di questi rimedi, occorre evidenziare che l’analogia
patologica indicata da Paracelso è da imputarsi alle componenti
spirituali delle piante che, a quel livello di sostanza piuttosto
che di forma, risultano derivare dalla medesima matrice da cui ha
tratto origine anche il male patito, piuttosto che in ragione di
una identità di effetti sintomatici.

Ippocrate viene indicato come antesignano di questa
modalità terapeutica.

I fedeli, infine, costituiscono la quinta setta di
medici. Essi operano attraverso la fede e, grazie alla capacità del
terapeuta nel mostrare la via della verità e nel far percepire
nell’interiorità del malato la sua natura sovra materiale,
determinano la guarigione non come processo espulsivo del fenomeno
morboso ma come superamento dello stesso, grazie alla rinascita
della persona in una dimensione che non comprenda più alcuna
necessità di malattia, in cui non sia più necessario attraversare
il proprio purgatorio.

Cristo e gli apostoli fanno parte di quest’ultima
setta.

Se cinque sono le sette dei medici, cinque sono
anche le cause di malattia che Paracelso chiama “Ens”, Entità o
forze agenti.

Ognuna di queste Entità è potenzialmente fonte di
ogni tipo di malattia e la cura di questa deve necessariamente
basarsi su una precedente diagnosi che sveli la relazione causale
con l’Ente che l’ha generata: non è considerata sufficiente una
competenza che non sappia andare oltre il riconoscimento del male
patito, occorre invece sapere a partire da cosa, in forza di cosa
il processo morboso si sia determinato, pena il fallimento della
terapia.

La prima causa di malattia a essere considerata è
l’Ens astrale, l’Entità degli astri.

Se la visione degli astrologhi del tempo era
improntata in senso deterministico e applicava all’uomo gli stessi
strumenti e modalità simili a quelle utilizzate per la valutazione
di qualsiasi altro individuo di natura, Paracelso afferma dapprima
l’originalità della nostra specie, la capacità potenziale data
all’uomo di governare i processi anziché esserne vittima o comunque
da questi determinato, e successivamente espone una diversa chiave
di lettura del rapporto tra ambito terreno e mondo celeste, tra
microcosmo e macrocosmo.

La relazione, ci insegna, non è di tipo diretto,
gli astri non hanno direttamente alcuna influenza sulla terra ma la
loro azione viene a essere patita dall’uomo in quanto questi hanno
la capacità di modulare le qualità elementali del nostro ambito
vitale, determinando le condizioni del caldo, dell’umido, del
freddo, del secco e di ogni altra particolare disposizione che
caratterizzi il contesto in cui si vive.

Veicolo di questa influenza è il “mercurio
filosofico” che, in qualità di mediatore tra cielo e terra, porta
quotidianamente il fuoco celeste dal macrocosmo al microcosmo e,
nutrendo l’anima del mondo, sostiene il mantenimento e la vitalità
di ogni sua creatura.

In questo percorso, in questa vera e propria
precipitazione dall’alto verso il basso, viene però sottoposto
all’azione degli astri che in ragione della loro disposizione lo
caratterizzano e quindi lo inquinano.

A causa di questa influenza, di questa informazione
veicolata in senso ambientale, l’uomo può essere vittima di
qualsiasi malattia: essendo letteralmente immerso nel luogo in cui
vive, non diversamente dai pesci nell’acqua, la presenza di
condizioni alterate, dovute a cattive disposizioni astrali, ne
determina un progressivo avvelenamento da cui scaturisce la forma
morbosa.

La malattia, dice Paracelso, colpirà in particolare
quei soggetti che abbiano una costituzione opposta, quindi più
sensibile, alla particolare natura dei veleni prodotti dagli astri;
non ne patiranno invece coloro i quali abbiano una costituzione
simile a quella e quindi compatibile all’alterazione prodotta, né
chi verrà curato con rimedi che siano in grado di dare capacità di
resistenza e di difesa da quelle esalazioni.

La malattia, ogni malattia, è sempre dovuta alla
presenza di un veleno e da ogni veleno possono scaturire una
molteplicità di processi morbosi all’apparenza diversi ma aventi
una comune radice: compito del medico è stabilire a quale causa
siano da imputarsi.

Se l’affezione morbosa è generata dall’Entità
astrale, solo la conoscenza del cielo e delle sue dinamiche potrà
consentire una corretta valutazione del processo morboso e infatti
Paracelso pone l’astronomia (insieme alla filosofia, all’anatomia e
alla virtù) come uno dei pilastri su cui si basa l’arte medica, non
solo in riferimento a questo ente ma, come si vedrà più avanti, in
relazione ad altre importanti implicazioni.

Ogni singola presenza celeste rappresenta in senso
materiale l’esistenza di forze che trasmettono le loro qualità al
mercurio filosofico e quindi lo specificano secondo la propria
particolare natura; quando questa si trova in uno stato di
alterazione, allora questo scompenso determina una squilibrata
influenza e conseguentemente la comparsa di veleni.

Nessun processo terrestre, ribadisce Paracelso, è
quindi determinato direttamente dagli astri, tantomeno l’uomo che
deve la sua stessa nascita all’Ente del seme piuttosto che alle
stelle, la sua natura all’Ente delle proprietà, le sue potenzialità
all’Ente delle virtù: nessuna di queste Entità ha a che fare con
gli astri del cielo e anzi all’uomo, in ragione della nobiltà delle
sue origini, è stata data la possibilità di vivere secondo volontà
e, grazie all’esercizio di questa, la facoltà di poter governare le
stelle stesse.

Come seconda causa di malattia, Paracelso descrive
l’Enti [...]






OEBPS/images/pub_fmt.jpeg





OEBPS/images/Paramirum_cop.jpg
E NATUROPATIA






