
  
    [image: ]
  


  
    [image: ]
  


  


  [image: images]


  Testimonianze


  «Il nuovo libro di Jayadev Risveglia i chakra! è un testo prezioso, completo e approfondito, ricchissimo di informazioni su come scoprire, percepire e stimolare i chakra secondo l’insegnamento di Yogananda. Questo testo è una grande opportunità per tutti coloro che desiderano approfondire questo argomento, perché Jayadev descrive con grande chiarezza e competenza il potere dei chakra a tutti i livelli della nostra esistenza e la loro applicazione nelle posizioni yoga. Ritengo che debba essere un testo di riferimento per tutti coloro che si trovano in un percorso di ricerca».


  –Wanda Vanni, presidente della Federazione Mediterranea Yoga


  [image: images]


  «Quest’opera è uno dei frutti preziosi dell’albero della conoscenza piantato da Yogananda in Occidente. Un contributo fondamentale alla cultura della consapevolezza, del benessere e della salute fisica e spirituale, del nuovo modo di essere umani.


  Il vero dono che offrono le pagine scritte da Jayadev consiste nell’imparare a discernere tra forma ed essenza.


  Anche la Luce ci insegna come discernere la sua presenza come unica realtà essenziale dietro i sette colori dell’arcobaleno. Il mio augurio è che il lettore sappia cogliere questa essenza e non si perda nelle apparenze e nei fenomeni che, seppur meravigliosi, sono solo il riflesso dell’infinito che dimora nell’animo umano.


  Jayadev, in questo viaggio attraverso i sette centri energetici della tradizione indovedica, pianta un seme nell’animo umano e ci ricorda che dietro tutti i colori della vita esiste sempre un’unica realtà essenziale: l’Amore. È per questo che siamo venuti ed è solo con questo che andremo via».


  –Daniel Lumera, direttore della MyLifeDesign Foundation, presidente della International School of Forgiveness, responsabile ricerca, sviluppo e cultura per UNESCO club per la protezione del patrimonio immateriale


  [image: images]


  «Una guida all’esplorazione del sistema energetico sottile secondo la tradizione di Paramhansa Yogananda. La visione del nostro essere attraverso la mappa dei chakra rappresenta un punto in comune con molte scuole di yoga e, come mi è stato insegnato, la mappa non è il territorio, ma solo un mezzo per facilitarne l’esplorazione.


  È con grande piacere che osservo tra le pagine di questo libro, il lignaggio del Kriya Yoga rinnovarsi ulteriormente.


  Come Jayadev spiega nella sua introduzione storica a questo prezioso libro, gli insegnamenti dello yoga sono stati tramandati da Maestro a discepolo, in una catena ininterrotta che ha attraversato i secoli e i millenni fino a giungere a noi. Questo passaggio diretto è quindi la chiave dell’evoluzione dello yoga, ogni vero discepolo a sua volta dopo averlo masticato e digerito (le Upanishad usano il termine manana, che è comparato a “ruminare”) ha riproposto l’insegnamento originario adeguandolo al mezzo e al linguaggio più efficace per il tempo e gli studenti a cui lo ha trasmesso a sua volta. Jayadev è uno di questi straordinari discepoli che, dopo aver assorbito gli insegnamenti bevendo direttamente alla fonte della conoscenza, li ha incarnati quotidianamente, per lungo tempo, con amore e senza interruzione; divenendo così in grado di trasferire la sua esperienza in un linguaggio chiaro, semplice, scorrevole e moderno.


  In questa fresca opera, Jayadev ricollega i vari passaggi e i punti chiave della sua esposizione alle parole pronunciate prima da Paramhansa Yogananda e da Swami Kriyananda, consentendo così alla sua tradizione di rinnovarsi e adattarsi ai tempi moderni senza mai perdere l’integrità del messaggio originale.


  Guidandoci con la sua coinvolgente passione, Jayadev ci conduce passo passo a sperimentare il territorio interiore attraverso la straordinaria mappa del corpo sottile, l’involucro energetico che dà vita a tutte le funzioni del nostro essere: fisico, mentale, emotivo e spirituale».


  –Alberto Vezzani, insegnante di Anusara Yoga e ideatore di www.yogare.eu


  [image: images]


  «Non conosco i chakra, o almeno non li ho mai visti. Conosco idealmente i luoghi dove risiedono e i colori, ma non li ho mai visti. Conosco invece Jayadev, e ho avuto modo di lavorare con lui, e posso affermare che è un uomo ricco di chakra e, nel suo modo di praticare, i chakra pulsano come un albero di Natale in festa. Ovviamente i doni sono promesse di pace, che durano per sempre».


  –Guido Gabrielli, direttore del magazine Yoga Journal


  [image: images]


  «In questo libro Jayadev guida il lettore lungo un percorso dettagliato e allo stesso modo accessibile verso la scoperta dei chakra. La bellezza di questo testo risiede nella profonda dedizione dello scrittore nel trasmettere gli insegnamenti ricevuti dai suoi Maestri. Il risultato è un testo che invoglia profondamente a sperimentare su di sé la ricerca e ad entrare in connessione con l’immensa fonte di sapere che risiede in tutti noi».


  –Anna Inferrera, insegnante di Vinyasa Flow Yoga


  


  


  


  [image: images]


  


  [image: images]


  INSEGNAMENTI E TECNICHE
 PER CORPO, MENTE E ANIMA


  Jayadev Jaerschky


  


  Traduzione di Sahaja Mascia Ellero


  


  [image: images]


  Copyright Ananda Edizioni 2015


  Tutti i diritti riservati


  Si ricorda che la scelta e la prescrizione di una giusta terapia spettano esclusivamente al medico curante, che può anche valutare eventuali rischi collaterali. Notizie, preparazioni, ricette, esercizi, suggerimenti contenuti in questo volume non hanno alcun valore terapeutico. Pertanto l’Autore e l’Editore non sono responsabili per eventuali danni o incidenti derivanti dall’utilizzo di queste informazioni senza il necessario controllo medico (autoterapia, automedicazione, autoprofilassi e così via).


  Dedicato con amore e umiltà


  al mio insegnante, Swami Kriyananda, che mi ha dato i doni più preziosi: un fiume di tangibili benedizioni interiori; continua ispirazione e sostegno; la mia vita nella comunità Ananda; gli insegnamenti di Yogananda; l’iniziazione al Kriya Yoga e l’incoraggiamento a espandere i “semi” di ciò che egli ha scritto. Spesso, quando ero con lui, ho sentito dischiudersi il mio chakra del cuore e il mio occhio spirituale.


  [image: images]


  [image: images]


  “Con benedizioni”: PARAMHANSA YOGANANDA sulla spiaggia di Encinitas, in California, il 3 aprile, 1951.


  Indice


  Prefazione


  Introduzione di Antonio Nuzzo


  PRIMA PARTE: I chakra: la struttura della vita


  Capitolo 1: I sette elementi


  Capitolo 2:


  Capitolo 3:


  SECONDA PARTE: I chakra per il corpo, la mente e l’anima


  Capitolo 4:


  Capitolo 5:


  Capitolo 6:


  TERZA PARTE: I chakra nella vita quotidiana


  Capitolo 7:


  Capitolo 8:


  Capitolo 9:


  Capitolo 10:


  Capitolo 11:


  Capitolo 12:


  QUARTA PARTE: I chakra nelle Scritture


  Capitolo 13:


  Capitolo 14:


  Capitolo 15:


  QUINTA PARTE: Lo scopo più elevato dei chakra


  Capitolo 16:


  Capitolo 17:


  SESTA PARTE: Un contributo scientifico


  Capitolo 18:


  EPILOGO:


  Prefazione


  INVOCAZIONE


  Grande anima, Namasté.


  Questo libro sui chakra inizia con un’antica invocazione, cantata dagli yogi di tutto il mondo. Ripetiamola con reverenza, per preparare la nostra mente ai misteri interiori. Possa questo antico sloka benedire la nostra comprensione, la nostra crescita e la nostra gioia interiore; possa esso sintonizzare la nostra mente e il nostro cuore con lo Spirito; e possa trasformare l’oscurità in luce.


  
    ~OM~


    Asato Ma Sat Gamaya


    Tamaso Ma Jyotir Gamaya


    Mrityor Ma Amritam Gamaya


    ~OM~


    Guidaci dall’irreale al Reale, guidaci dall’oscurità alla Luce, guidaci dalla morte all’Immortalità.

  


  Paramhansa Yogananda e Swami Kriyananda


  I chakra sono centri sottili di energia e coscienza dentro di noi. Sono una realtà che possiamo percepire, vedere e sperimentare. Tuttavia, non possono ancora essere fotografati o dimostrati scientificamente. Per questo motivo, quando si leggono i libri sui chakra scritti da diversi yogi, si trova una base di comprensione comune, ma si incontrano anche differenze nel modo in cui i chakra vengono spiegati: le loro funzioni, qualità, colori, i loro effetti, la loro collocazione nel corpo e le tecniche da usare per risvegliarli.


  Nella tradizione indiana, questo è normale; fortunatamente, non esiste alcuna istituzione yogica che dica: «Questa è l’unica verità e nessuno ha il permesso di insegnarla in qualche altro modo!». Lo yoga è libero. Con questo spirito di libertà filosofica, le pagine seguenti presentano gli insegnamenti di Paramhansa Yogananda e del suo discepolo Swami Kriyananda (con la speranza che entrambi accolgano con clemenza i miei sforzi per comprendere ed esporre la loro saggezza). Questi due grandi insegnanti fanno parte dell’antica tradizione del Kriya Yoga, nella quale i chakra occupano un posto fondamentale.


  
    [image: images]


    Paramhansa Yogananda e Swami Kriyananda


    insegnano con amore e autorità, condividendo la loro esperienza interiore.

  


  Un’avvertenza: questo libro è colmo degli insegnamenti diretti di Yogananda e Kriyananda, ma gli amanti delle note a piè di pagina rimarranno delusi: troveranno infatti pochissimi riferimenti al libro, articolo o discorso dal quale un particolare insegnamento è stato tratto. Ho voluto evitare che il libro fosse fatto per metà di testo e per metà di note, perché avrebbe avuto un gusto stantio. Anche se questi capitoli cercano di trasmettere fedelmente una tradizione autorevole, vogliono farlo in modo piacevole e leggero.


  La storia: i chakra nell’antica India


  Gli insegnamenti di Yogananda sono destinati alla società moderna, ma affondano le radici nell’antico yoga. Da millenni, infatti, i chakra fanno parte dell’insegnamento dei grandi yogi.


  In che modo questi argomenti sacri sono stati tramandati da un secolo all’altro? Gli yogi, di solito, non l’hanno fatto attraverso i libri, ma trasmettendo la loro esperienza e conoscenza in modo diretto e personale, da guru a discepolo. Poiché il libro non era considerato uno strumento adatto a trasmettere quella preziosissima conoscenza, gli yogi avanzati che hanno scritto sui chakra si sono limitati a qualche accenno o hanno addirittura nascosto questi insegnamenti dietro al simbolismo.


  Ad esempio, la Bhagavad Gita, la “Bibbia indù” (scritta attorno al 700 a.C. secondo Sri Yukteswar, il guru di Yogananda), presenta i chakra solo in forma simbolica, senza mai accennarvi apertamente.


  Anche il padre dello yoga, Patanjali (vissuto presumibilmente attorno al 200 a.C.), è stato estremamente parsimonioso nell’insegnare i chakra. Come vedremo, nei suoi Yoga Sutra ne nomina apertamente soltanto uno.


  Molto prima, attorno al 1000 a.C. (tremila anni fa!), la Yoga Kundalini Upanishad accenna già ai chakra, ma anch’essa condividendo soltanto alcune scarse informazioni. Questa Scrittura si limita infatti ad affermare (9b-11): «Ci sono sei chakra: muladhara è nell’ano; svadhisthana è vicino agli organi genitali; manipuraka è nell’ombelico; anahata è nel cuore; visuddhi è alla radice del collo; agya è nella testa». In un passaggio successivo, essa accenna anche al settimo chakra, sahasrara. E questo è tutto. Il resto doveva essere appreso personalmente dal guru. Anche altre Upanishad (antiche Scritture dello yoga) fanno riferimento ai chakra, ma succintamente.


  Alcuni insegnamenti sui chakra furono offerti dal grande yogi Gorakhnath (o Gorakshanath, vissuto nell’undicesimo secolo), considerato insieme al suo guru Matsyendra il fondatore dell’Hatha Yoga (le posizioni yoga). I suoi insegnamenti originari sono descritti nella biografia Philosophy of Gorakhnath, un libro che consiglio a tutti i sinceri Hatha Yogi poiché parla delle vere radici dell’Hatha Yoga. Gorakhnath, uno yogi appartenente alla stimata tradizione Natha, insegnava a vedere la luce interiore, a risvegliare Kundalini, a lavorare con i chakra per raggiungere il samadhi (l’unione) e la liberazione. Nel suo libro, Goraksha Samhita, (tradotto in inglese da Georg Feuerstein in The Yoga Tradition), Gorakhnath consiglia una meditazione per ognuno dei chakra.1


  Nel corso del sedicesimo secolo, Swami Purananda scrisse la Shri-Tattva-Cintamani, il cui sesto capitolo è intitolato Sat-Chakra-Nirupana, o “Investigazione dei sei chakra”.


  Questa, ovviamente, è solo una piccola selezione delle numerose antiche Scritture che accennano ai chakra. Una cosa è certa: per gli yogi profondi, questo argomento è sempre stato essenziale come l’aria.


  I chakra nella società moderna


  Se gli antichi insegnamenti sui chakra sono veri (e lo sono), non potranno che diventare sempre più conosciuti nella nostra società, a mano a mano che l’umanità continuerà a evolversi. I chakra diventeranno parte del nostro linguaggio quotidiano, proprio come la parola energia è diventata di uso comune negli ultimi decenni. Prima o poi, la società applicherà la saggezza dei chakra alla salute, ai rapporti, all’ambiente, alla psicologia e alla spiritualità. Si tratta di uno sviluppo naturale, poiché i chakra sono come il mozzo di una ruota, dal quale i raggi si espandono verso tutti gli aspetti della vita.


  Uno “slow book” (un “libro lento”)!


  Ecco un consiglio: scoprirai che i chakra sono un argomento estremamente vasto, con molti aspetti importanti. Per evitare un’”indigestione spirituale”, sarebbe meglio leggere solo un capitolo alla volta, riflettendo profondamente su di esso per un’intera settimana. Digerisci bene gli insegnamenti. Potresti anche voler leggere il capitolo più volte. Durante la settimana, applica ogni giorno le pratiche consigliate. Medita sui punti chiave fino a farli tuoi, nella tua percezione interiore. Sperimenta creativamente questi insegnamenti.


  In caso contrario, questo libro potrebbe diventare una confusa accozzaglia di input mal digeriti. In breve: vai piano e vai in profondità. Così facendo, riceverai molto da questi capitoli. Proprio come lo slow food è migliore del fast food, anche un “libro lento” è migliore di un “libro veloce” (per lo meno in questo caso).


  La buona notizia è che, in verità, la nostra anima conosce già ogni cosa: tutto ciò che deve fare è ricordare. Questo ricordo (smriti) ha bisogno di tempo: è per questo che, paradossalmente, la pazienza è la via più rapida per conseguire la realizzazione interiore.


  L’amore


  Man mano che procedi, capitolo dopo capitolo, settimana dopo settimana, cerca di innamorarti dei tuoi chakra: della loro bellezza, della loro profondità, del loro mistero. In altre parole, trasforma la tua ricerca di comprensione in una storia d’amore. Perché? Perché l’unico modo di comprendere profondamente qualcosa è amandola. Quello che ami ti si rivelerà, a poco a poco; quello che ami, inevitabilmente, ti diventerà vicino e familiare, semplicemente perché l’amore è il potere universale di unione. Se, ad esempio, ami una lingua, la imparerai molto più in fretta. Allo stesso modo, se ti innamorerai dei chakra, li capirai molto più facilmente. E più li capirai, più diventeranno i tuoi migliori amici e renderanno la tua vita felice come non mai.


  Il nostro tempio interiore


  Per prepararci alla scoperta dei chakra, ascoltiamo le parole di un canto di Rabindranath Tagore, il grande poeta indiano Premio Nobel per la letteratura. Paramhansa Yogananda le “importò” in Occidente in uno dei suoi Canti cosmici. Il “tempio” si riferisce al corpo, mentre le “porte” e le “luci” si riferiscono ai chakra.


  
    Chi è nel mio tempio?


    Chi è nel mio tempio?


    Ogni porta s’apre a Te,


    mille luci splendono.


    Ed il buio vola via,


    come un corvo vola via.

  


  Introduzione


  DI ANTONIO NUZZO


  Il tema che ha sempre stimolato i ricercatori e anche preoccupato lo spirito umano è il mondo, la sua esistenza e la relazione fra gli elementi che lo compongono. L’universo intero, il Cosmo è la rappresentazione di un insieme ordinato, non è assolutamente un caos, dove tutto sorge per caso. Soltanto l’incomprensione del rapporto fra gli elementi che lo compongono e di ciò che organizza e mantiene la coesione del tutto, può indurre a pensare che lo sviluppo dell’esistenza sia qualche cosa di occasionale.


  La confusione della visione induce a vedere il mondo usando l’ottica dettata solo dalle informazioni che i sensi abituali sanno dare. La ricerca spirituale invece apre nuovi spiragli di comprensione grazie all’esercizio costante e continuativo degli strumenti della visione interiore, raffinandoli al punto tale da scoprire la duplice realtà in cui è immerso l’universo intero: un aspetto apparente o materiale e un aspetto reale, sottile, invisibile alle informazioni dettate dai sensi, spesso grossolani e incapaci di cogliere gli aspetti nascosti dell’esistenza.


  L’antica tradizione dello yoga afferma che la realizzazione si manifesta a colui che è costantemente coinvolto nell’azione orientata; d’altronde come potrebbe succedere a colui che è inattivo, a colui impegnato soltanto a leggere i sastra (trattati) o a colui che si atteggia in un certo modo appropriato, come pure ascoltare discorsi sull’argomento.


  Mettere in pratica, con costanza e in un modo continuativo nel tempo le pratiche rivelate dagli antichi insegnamenti dello yoga, dello hatha e del tantra è l’unico modo per espandere la visione, fino a che il frutto del Raja-yoga sia raggiunto.


  L’intera rappresentazione del mondo con le galassie, i sistemi solari, il mondo terrestre si manifesteranno in modo similare all’uomo “sottile”.


  La similitudine non si potrà vedere nelle forme, nelle masse che mostrano una diversità apparente, ma la si potrà apprezzare, quando la sottile capacità della visione si potrà raggiungere. Allora il mondo si presenterà ai nostri occhi interiori come un ammasso di energie organizzate con filamenti e centri energetici distribuiti secondo il carattere degli elementi che lo compongono. Tutto si integra e si completa in una direzione che tende all’armonizzazione.


  La sostanza del mondo potrebbe essere considerata come rapporti di diversa intensità energetica, vibrazionale. Quando due forze opposte si incontrano si manifesta una tensione che viene caratterizzata da una terza energia. Nello spazio queste due forze appaiono come una forza centripeta tendente alla concentrazione e alle coagulazioni energetiche come per gli astri e gli atomi e una forza centrifuga di dispersione che tende a dissolvere, a disperdere, a distruggere un mondo in continua espansione.


  Il movimento, il dinamismo, il risveglio, la creazione è l’effetto dell’equilibrio di queste due tendenze.


  Questi principi si trovano in forme diversificate e anche complesse. Vengono espresse nelle tre azioni o qualità energetiche:


  
    • Sattva, la creativa o ascendente;


    • Tamas, la distruttiva o discendente;


    • Rajas, la qualità che nutre il dinamismo, l’azione.

  


  In ogni tendenza si ricrea l’opposizione dei contrari, considerati come femminile numero pari – maschile numero dispari, principi moderni della genetica.


  La creazione nasce dal Verbo, la vibrazione è assimilata al suono, un mondo dove tutto è vibrazione è anche espresso sotto forma di rapporti sonori come i mantra o formule magiche.


  Ma il tutto può essere visualizzato come struttura ovvero dei rapporti di forza che possono essere espressi coi numeri resi in forma visiva come diagrammi yantra o “figure magiche”.


  Il Tantra è in relazione stretta e interconnesso con i mantra e gli yantra. E’ attraverso loro che è possibile il collegamento fra i vari livelli esistenziali.


  L’antica trasmissione del tantra si basa pertanto su diagrammi, sillabe legate a suoni vibrazionali, messaggi simbolici universali che consentono alla coscienza individuale di trascendere il piano razionale e accedere ad un particolare stato di coscienza che apre la visione al di là delle forme, convenzioni e concetti.


  In alcune visioni mistiche il mondo viene individuato come una realtà illusoria e lo Yoga, il Tantra reagiscono attribuendo al mondo manifesto il Potere attraverso il quale La Coscienza infinita e senza forma (arupa) si limita appositamente per farsi conoscere in quanto Forma, anche perché senza delimitazione la forma non potrebbe apparire.


  In altre parole è il modo limitato di vedere gli oggetti che ci induce a vedere una parte del mondo affidandoci unicamente alle facoltà sensoriali e mentali.


  Coltivare la visione chiara è il principale mezzo per accedere alla totalità e lo yogin diventa l’operatore, il testimone e il beneficiario di questa esperienza totale dove in prima persona viene trasportato, considerando che è la sua propria sostanza psichica e mentale che diventa la materia prima da forgiare.


  Con queste convinzioni sostenute da una pratica costante nel tempo si dovrebbe poter accedere a quella dimensione nella quale si erano trovati i primi yogin della storia ad aver scoperto la sostanza energetica il prana, le nadi, i chakra.


  La progressione di apprendimento dovrebbe quindi partire sempre dalla capacità di espansione della coscienza individuale, affinarla al punto da scoprire il mondo sottile che anima la nostra vita.


  Spesso succede il contrario, il praticante studia la composizione della fisiologia esoterica e dà spazio all’immaginazione indotta per arrivare all’esperienza. L’immaginazione ha un potere quello di produrre emozioni e sensazioni, ma questa non è sempre la strada sicura per accedere all’esperienza reale.


  Da questa considerazione si comprende quante possono essere le insidie e i tranelli della mente individuale, per questo motivo è importante far riferimento ad un insegnamento che affonda le sue radici nella più antica tradizione.


  Troveremo in questo testo la trasmissione integrale di un insegnamento tradizionale trasmesso da un maestro che ha segnato la storia dello yoga in Occidente, Paramhansa Yogananda, riportato con fedeltà, chiarezza e profondità da Jayadev Jaerschky.


  Si tratta di un compendio approfondito e completo sui chakra e la relazione che questi hanno con la funzionalità di ogni singolo organo per comprendere il segreto della salute.


  Pertanto la pratica, la riflessione, lo studio di questo argomento potrà sicuramente portare ognuno verso la comprensione di quella vitalità che è in noi e forza creativa per riuscire a sviluppare quella sensibilità necessaria atta al risveglio di una coscienza globale.


  
    ANTONIO NUZZO


    Fondatore della Federazione Italiana Yoga e di Advaita Yoga Sangha, insegnante di yoga

  


  
    Prima parte


    I chakra: la struttura della vita

  


  [image: images]


PRIMO CAPITOLO

PRIMA
SETTIMANA

I sette elementi

«Il pubblico di una sala cinematografica,
alzando lo sguardo, può constatare che tutte le immagini che
appaiono sullo schermo si formano per mezzo di un unico raggio
luminoso privo di immagini. Allo stesso modo, il pittoresco dramma
universale scaturisce dall’unica luce bianca di una Cosmica Fonte.
Con ingegno inconcepibile Dio sta allestendo uno spettacolo per i
Suoi figli umani, rendendoli al tempo stesso attori e spettatori
del Suo teatro planetario».

Autobiografia di uno yogi



[image: images]

[image: images]

Studio DEI chakra

L’universo riflesso in noi

Non stiamo affrontando un argomento da poco in
questo libro! I sette chakra manifestano in noi la struttura stessa
della creazione. In effetti (non spaventarti!) ogni ricercatore
della Verità dovrebbe studiarli ed esplorarli per tutta la
vita. Passo dopo passo, essi conducono a una comprensione
completa. Conoscere in profondità i sette chakra significa
comprendere il mondo. Significa essere condotti alla realizzazione
del Sé, e quindi all’unione con il cosmo.

Non sarà mai possibile, ovviamente, trarre una
comprensione così profonda da uno studio teorico, ma solo
dall’intuizione interiore. Come dice saggiamente un proverbio
persiano: «Cerca la verità nella meditazione, non in libri
ammuffiti. Cerca la luna nel cielo, non in uno stagno». Lo “stagno”
di questo libro, quindi, potrà fornirti solo l’ispirazione per
sollevare lo sguardo verso “il cielo”.

Cominciamo, quindi, chiedendoci: che cosa
possiamo trovare lassù, nel “cielo”?

I sette chakra: un riflesso
cosmico

Secondo gli antichi rishi (santi), tutto
il nostro universo, il nostro macrocosmo, emerge da una Fonte
Cosmica, lo Spirito, che essi chiamano Brahman o
Sat-Chid-Ananda. Swami Vivekananda, uno yogi illuminato del
secolo scorso, ha dato questa spiegazione: «Brahman ... non ha
nulla all’infuori di Se Stesso; nulla di nulla. Tutto questo, in
realtà, è Lui. Lui è nell’universo. Lui è l’universo
stesso».

Puoi comprendere questo meccanismo quando sei al
cinema. Durante il film, proprio nel momento più intenso e
drammatico, solleva per un attimo lo sguardo: noterai che tutte le immagini avvincenti che vedi
sullo schermo provengono da un raggio di luce privo di immagini,
che viene emanato da un proiettore nascosto. Allo stesso modo,
tutto il nostro mondo, con i suoi infiniti drammi, proviene
dall’unica luce bianca che emerge da una Fonte Cosmica: Brahman, o
Spirito.

Il nostro universo, una volta creato, contiene
sette elementi specifici. Cinque di essi costituiscono i “mattoni”
fondamentali di cui è fatto l’intero cosmo:


• terra;

• acqua;

• fuoco;

• aria;

• etere.



Prendiamoci un attimo per riflettere sul ruolo
dei cinque elementi nel nostro mondo:


• senza l’elemento
terra non ci sarebbe lo stato della materia solida;

• senza l’elemento
acqua non ci sarebbe lo stato liquido;

• senza l’elemento
fuoco non ci sarebbe il calore;

• senza l’elemento
aria non ci sarebbe lo stato gassoso;

• senza l’elemento
etere non ci sarebbe lo sfondo sul quale manifestare il
“film” cosmico.



Questi non sono letteralmente elementi fisici
(come la terra che si attacca alle nostre scarpe quando camminiamo
in un campo), ma elementi vibratori. La Vibrazione Cosmica
Intelligente, l’AUM, vibra in cinque diverse frequenze:
l’etere è una vibrazione più veloce, l’aria vibra più lentamente,
il fuoco è ancora più lento, e così via.1

In altre parole, dall’Immobilità Eterna
emerge una vibrazione primordiale, che va sempre più diminuendo la
propria frequenza. Tutta la creazione è fatta di queste cinque
diverse frequenze vibratorie. Yogananda afferma: «Diverse
velocità vibratorie, equilibrate in un ritmo cosmico, creano
davanti a noi il maestoso cosmo».2

I cinque elementi – etere, aria, fuoco, acqua e
terra – compongono tutta la materia: il nostro universo
esteriore.

I due elementi restanti sono nascosti e non
appartengono a questo mondo:


• lo Spirito
nella creazione;

• lo Spirito al di
là della creazione.



Insieme agli altri cinque elementi, essi
compongono i sette elementi che costituiscono collettivamente
l’intera creazione: il suo aspetto materiale e immateriale.

Il nostro
corpo

Gli stessi sette elementi di cui è composto il
cosmo costituiscono anche il nostro corpo. I chakra sono i centri
di energia nella nostra spina dorsale dove risiedono questi sette
elementi di base. Tutti insieme, essi creano la completezza.

Prova a pensare: i sette elementi che risiedono
nei nostri chakra sono una chiave essenziale della vita, del
benessere di corpo, mente e anima. Questa “unione di sette” è la
matrice della vita, la struttura che ci guida verso il completo
equilibrio e la perfetta armonia con la Natura.

Non c’è da stupirsi che il numero sette sia
sempre stato istintivamente riconosciuto come un numero sacro in
tutte le tradizioni spirituali.

Illustreremo di
seguito i sette elementi con i rispettivi chakra, divisi nei due
elementi dello Spirito e nei cinque “mattoni” della
materia.

[image: images]

7 | Sahasrara chakra

Il suo “elemento” è la Coscienza Cosmica,
ovvero lo Spirito al di là della creazione. Yogananda lo ha
anche definito “etere di beatitudine”.

[image: images]

6 | Agya chakra

(spesso scritto ajna)

Ha due poli: il primo è situato tra le
sopracciglia, il secondo nel midollo allungato, all’estremità
superiore della spina dorsale fisica. Entrambi contengono
l’“elemento” della Coscienza Cristica, ovvero lo Spirito
nella creazione. Yogananda lo ha anche definito
“super-etere”.

Come abbiamo già detto, questi due chakra
superiori contengono lo Spirito dentro e oltre il
corpo. Rappresentano le nostre radici celesti, la nostra origine
divina.

Gli altri chakra sono la dimora dei cinque elementi
“materiali”:

[image: images]

5 | Vishuddha chakra

È la sede dell’elemento ETERE.

[image: images]

4 | Anahata chakra

È la sede dell’elemento ARIA.

[image: images]

3 | Manipura chakra

È la sede dell’elemento FUOCO.

[image: images]

2 | Svadhisthana chakra

È la sede dell’elemento ACQUA.

[image: images]

1 | Muladhara chakra

È la sede dell’elemento TERRA.

In termini diversi, ognuno dei nostri cinque
chakra inferiori vibra con un elemento specifico: terra, acqua,
fuoco, aria, etere. Ogni cosa nella creazione, secondo l’antica
scienza dello yoga, è fatta di questi elementi, incluso il nostro
corpo. Questi cinque elementi, quindi, sono estremamente importanti
per noi, a tutti i livelli, poiché sono i “mattoni” della Natura.
Sono tutti necessari per condurre una vita sana e felice.

“Ruote” di energia

I sette centri energetici sono chiamati
chakra, che significa “ruota”, perché l’energia e la luce si
irradiano all’esterno da essi come dal mozzo di una ruota. Si può
anche descriverli come dei vortici di energia.

Da dove viene l’energia irradiata dai chakra?
Yogananda spiega che non proviene dal nostro corpo, ma da una Fonte
Cosmica: l’energia cosmica entra nel nostro corpo attraverso il
polo negativo (cioè ricettivo) del sesto chakra (agya
chakra), che è situato nel midollo allungato, nel punto in cui
la spina dorsale si congiunge con la base del cervello. Il midollo
allungato, in altre parole, agisce come un’antenna per l’energia
cosmica (l’AUM ) ed è la sede della vita nel corpo.


[image: images]

Vortici di
energia

«Facciamo ruotare i nostri desideri attorno
all’ego, come in un vortice ... Queste vritti, o vortici, si
trovano lungo la spina dorsale a seconda del livello di coscienza
ad esse associato». –Kriyananda



Successivamente, quell’energia viene
immagazzinata nel settimo chakra, sahasrara chakra (chiamato
anche “chakra della corona”), che è la principale dinamo del nostro
corpo astrale (corpo di energia). Da lì il prana fluisce
verso il basso ed è distribuito dai cinque chakra inferiori, o
sotto-dinamo, alle diverse parti del corpo. Ogni chakra, quindi, è
essenziale per la nostra vita.

La “sinfonia” dei
chakra

Immagina le sette note musicali di un’ottava:
sono tutte necessarie per creare una bella e ricca sinfonia. Se una
nota manca o è debole, la sintonia non ha più un bel suono. Per
creare armonia, tutte e sette le note devono essere accordate
correttamente tra loro. Ogni nota svolge un ruolo importante nella
sinfonia. Ogni nota, inoltre, può essere suonata nella sua piena
purezza e bellezza o con scarso talento. Ognuna è disposta in modo
armonioso dal compositore, per creare la grandezza della sinfonia.
Tutto questo descrive perfettamente i nostri chakra, i sette centri
sottili di energia e coscienza dentro di noi.

Rifletti sull’importanza dei chakra per la
nostra vita:


•
CORPO: l’energia emanata dai
chakra alimenta ogni organo, arto e funzione fisica con la
necessaria forza vitale (prana). Un flusso debole crea
malattia, un flusso forte crea salute. Il prana è il grande
guaritore e tutto il prana nel nostro corpo viene emanato
dai chakra.

•
MENTE: i chakra contengono
coscienza e determinano il nostro stato psicologico. In essi si
trovano tutti i nostri stati mentali, sia quelli positivi
sia quelli deleteri. Una condizione mentale sana richiede
equilibrio e armonia tra i cinque elementi fondamentali, nonché tra
i due elementi divini.

•
ANIMA: i chakra non sono solo
fondamentali per la nostra vita esteriore, ma anche per la nostra
vita interiore. Sono le porte che ci conducono nell’intimo di noi
stessi, nel regno della nostra anima, nei misteri più profondi del
nostro essere. Si dice che l’anima possieda otto qualità: gioia,
amore, pace, calma, potere, saggezza, luce e suono. Quanto più ci
avviciniamo interiormente ai chakra, tanto più queste qualità
naturali si manifestano nella nostra vita, donandoci il più grande
appagamento possibile.



Per riassumere: nella nostra vita
interiore i chakra sono percepiti come “templi” o
“tabernacoli”, che consentono a noi esseri umani di sperimentare ed
esprimere gli aspetti più sublimi della divinità.

Nella nostra vita esteriore la conoscenza
dei sette elementi ci offre una chiave pratica, con la quale
possiamo ottenere un naturale senso di completezza, armonia ed
equilibrio, mettendoci perfettamente in sintonia con Madre Natura.
Quando questi elementi naturali presenti nei nostri chakra
interagiscono armoniosamente tra loro, creano salute, bellezza e
felicità nella nostra vita.


~
Medita su questo ~

[image: images]

I chakra e i loro sette elementi giocano un
ruolo cruciale per il nostro CORPO, per la nostra salute
fisica.

Giocano un ruolo cruciale per la nostra MENTE,
per la nostra salute ed equilibrio psicologico.

Giocano un ruolo cruciale per la nostra ANIMA,
per l’appagamento interiore e l’illuminazione.



Questo libro offre molte informazioni sui chakra,
esplorandone le dimensioni interiori ed esteriori. Verranno
spiegati molti aspetti, alcuni dei quali un po’ complessi. La
verità fondamentale, tuttavia, è semplice: quando facciamo
l’esperienza dei chakra, essi iniziano a colmarci di un
fiume di felicità interiore. Questa esperienza comincerà pian
piano, per poi intensificarsi con il tempo. Allora non sarà più
necessario alcun libro. La Bhagavad Gita, la più amata
Scrittura dell’India, afferma questo concetto con parole
meravigliose (2,46): «Per colui che conosce Brahman (lo Spirito
Supremo) i Veda non hanno maggiore utilità di quanta ne
abbia un pozzo quando il terreno circostante è completamente
allagato». Questo “allagamento” viene dalla nostra esperienza
personale.

La caccia al tesoro interiore

Hai mai sognato di cercare ricchezze sepolte in
qualche luogo nascosto? O di trovare un incredibile tesoro
immergendoti nelle profondità del mare? O di scoprire un magico e
segreto Shangri-La? Probabilmente sì. Il motivo di questo
sogno assai comune è semplice: a un livello profondo, tutti noi
sappiamo di aver perduto qualcosa di grande e prezioso e proviamo
il desiderio istintivo di ritrovarlo, in qualche luogo, in qualche
modo. È un istinto primordiale della nostra anima, che vuole
riappropriarsi dei suoi tesori perduti. Di solito, però, la nostra
“caccia al tesoro” non ci conduce verso il nostro oro interiore, ma
all’esterno, verso le acquisizioni materiali, la carriera, i
possedimenti, il romanticismo, il perfetto luogo di vacanza, le
apparenze, l’approvazione degli altri, l’eccitazione, le feste e
così via.


[image: images]

Shangri-La

Ogni uomo desidera un magico Shangri-La: un
luogo di amore, pace, bellezza e felicità eterna. Quello Shangri-La
esiste e i Maestri ci indicano dove cercarlo.



Sfortunatamente, questa
direzione esteriore ha come risultato l’esatto contrario: invece di
trovare il nostro tesoro, neghiamo a noi stessi ciò che di più
prezioso e piacevole c’è nella vita. Anche se alla fine
raggiungiamo il nostro importante traguardo esteriore, ad esempio
un grande successo, la felicità ci sfugge comunque, perché ben
presto un senso di mancanza si impossessa nuovamente di noi:
mancanza di amore, di pace interiore, di potere, di autostima, di
gioia duratura. Questo vuoto incolmabile può essere riempito
solo da una fonte interiore.

L’educazione dei bambini

Se amiamo i nostri bambini, dovremmo insegnare
loro a trovare quella fonte: a sviluppare non solo la vita
esteriore, ma anche quella interiore. I bambini dovrebbero imparare
a vivere una vita semplice con ideali elevati. In questo modo,
apriremo per loro la porta della più grande felicità. I bambini
sentono i chakra più facilmente degli adulti, se si insegna loro a
meditare. Ad esempio, potrebbero vedere presto i loro colori,
semplicemente perché queste cose sono naturali come il respiro.

Swami Kriyananda ha descritto le esperienze di
quando era bambino nella sua autobiografia, Il nuovo
Sentiero: «Percepivo intuitivamente che doveva esistere una
realtà superiore: forse un altro mondo, radioso, bello, armonioso,
in rapporto al quale questa dimensione terrena non era altro che un
esilio. Suoni e colori meravigliosi mi facevano fremere fin quasi
all’estasi. Qualche volta coprivo un tavolo fino a terra con una
variopinta coperta dei nativi americani, poi mi accovacciavo lì
dentro e quasi bevevo quei colori luminosi. Altre volte, osservando
intensamente il prisma creato dall’ampio bordo di uno specchio sul
tavolino da toilette di mia madre, immaginavo di vivere in un mondo
di luci iridescenti. Spesso, di notte, mi vedevo permeato di una
radiosa luce interiore e la mia coscienza si espandeva oltre i
confini del corpo».

Queste sue esperienze erano certamente
straordinarie, ma non uniche: altri adulti ricordano esperienze
celestiali vissute nell’infanzia, quando avevano meno filtri
mentali.

Il nostro vero Sé

L’uomo è un’anima e ha un corpo. Di
solito, tuttavia, siamo convinti dell’esatto contrario: «Sono un
corpo!». Questa percezione è una crudele illusione (chiamata
avidya dagli yogi), poiché genera inevitabilmente dolore e
sofferenza. In verità, noi siamo esseri spirituali, liberi,
impegnati in un temporaneo viaggio nell’esperienza fisica durante
il quale dovremmo imparare e divertirci.
L’apprendimento e il divertimento, tuttavia, diventano molto più
facili se sappiamo dove imparare, cosa imparare e
come divertirci. I chakra sono una buona direzione in cui
orientarci, poiché sono una fonte di saggezza,
armonia, felicità e gioia divina. Sono anche delle porte, che si
aprono sull’universo e ci permettono di andare oltre il piccolo
ego.

La nostra anima regale è sempre libera: non nasce
e non muore, come gli yogi insegnano da millenni. L’anima possiede
tre attributi fondamentali: esistenza (Sat), coscienza
(Chid) e beatitudine (Ananda). Realizzare il Sé
significa sperimentare finalmente che non siamo un corpo destinato
a perire, ma che la nostra vita è eterna e beata. Durante il nostro
viaggio terreno verso la realizzazione di noi stessi come “figli di
Dio”, molti misteri si dischiudono davanti a noi, uno alla volta.
Uno di essi è la vastità dei nostri chakra.

I grandi Maestri

I grandi Maestri vengono per parlare all’umanità
di queste immense scoperte, spiegandoci che la nostra normale
esistenza umana è, in paragone, penosamente piccola. Spesso,
tuttavia, essi vengono derisi, scherniti e talvolta perfino
crocifissi. Ecco una storia raccontata da Yogananda.


[image: images]

~ Storia
~

La rana della libertà



C’era una volta
una rana che viveva sulle rive di un vasto e bellissimo lago. Si
divertiva a nuotare ogni giorno nel lago e a crogiolarsi al sole
sulla vuota distesa di sabbia. Ogni tanto notava che dall’altro
lato delle dune di sabbia, lontano dal lago, proveniva il gracidìo
di quello che sembrava essere un grande gruppo di rane.

Un giorno, finalmente, la rana decise di
investigare e, saltellando, si arrampicò sulle dune. Quando discese
dall’altra parte, vide davanti a sé migliaia di rane, tutte
ammassate attorno a una piccola pozza. Pensò allora tra sé e sé:
«Oh, questi miei poveri fratelli e sorelle non sanno che c’è un
enorme lago! Voglio andare a dirglielo, così potranno godere anche
loro di quella bellezza».

Si mise quindi a parlare con una o due rane, ma
queste risposero: «Da quello che dici sembri pazza, sarà meglio che
ti portiamo dal nostro re; lui saprà cosa fare di te». Così,
saltellando, si recarono dal re. La rana gli disse: «Ho questo
messaggio per voi. C’è un lago meraviglioso, così vasto che tutte
voi potreste viverci dentro libere e felici».

Ma il re rispose: «Cosa dici?
Un lago? Questa è l’unica acqua che esiste!».

«No, no! C’è tanta più acqua e tutte voi potreste
goderne!».

Il re chiese: «Vuoi dire che c’è più acqua di
quanta ce ne sia qui?».

«Oh, infinitamente di più!».

«Beh, noi sappiamo tutto di questo mondo; allora,
è grande così?» e fece un salto fino a un quarto della
pozza.

La rana rispose con entusiasmo: «Oh, è
molto più grande!».

«Vuoi dire che osa essere grande così?»
disse il re, saltando fino al centro della pozza.

La rana del lago cominciò a ridere e disse: «È
più grande di un migliaio delle vostre piccole pozzanghere. Non
avete idea di quanto più vasto sia il mio lago, rispetto alla
vostra piccola pozza!».

Allora il re, in un impeto di collera, urlò:
«Impostora, ipocrita, bugiarda!». E tutti i suoi sudditi
cominciarono a indignarsi e adirarsi, fino al punto da aggredire la
rana, che tuttavia riuscì a fuggire. Fortunatamente, alcune rane le
avevano creduto e la seguirono coraggiosamente. Quelle poche rane
coraggiose trovarono così la strada verso le bellezze del grande
lago e verso una vita di libertà e di gioia.


[image: images]
Questo ci promettono i chakra: una continua scoperta, un’enorme
espansione di coscienza, che scopriremo solo esplorando le
profondità del nostro essere.



[image: images]

Pratica!

Il viaggio interiore richiede pratica. I filosofi
da salotto, che non trasformano la teoria in azione, perderanno
tutto l’intrattenimento interiore. Sarebbe come leggere un libro
che parla di una pizza deliziosa, senza mai assaggiarla. Tutta la
teoria sui chakra è utile solo se ci stimola a praticare, così da
poter assaggiare le “prelibatezze” dell’appagamento interiore.

Neppure la scienza ci “nutrirà” veramente. Anche
se le future strumentazioni scientifiche dovessero riuscire a
fotografare accuratamente i chakra, essi rimarrebbero comunque per
noi una fredda teoria. Solo la pratica quotidiana ci consente di
sperimentarli. Quello che i libri possono fare, tuttavia, è
aiutarci a comprendere cosa praticare, come praticare
e perché praticare. Ecco, dunque, il vero scopo di queste
pagine: dare informazioni, incoraggiamento e metodi per scoprire,
sperimentare e conoscere i chakra.

Per questo motivo, alla fine di ogni capitolo
verranno offerte delle tecniche specifiche, che sono più importanti
di tutta la teoria. Ti prego di ricordare che la saggezza non si assimila con gli occhi, ma con gli
atomi. Per godere dei sapori sottili di questo mondo non abbiamo
bisogno di un intelletto acuto, ma di una più profonda percezione
interiore. Il mondo interiore, come ci dicono gli “intenditori”, è
«supremamente godibile».

La corretta traslitterazione

Una volta un grande yogi himalayano, Swami
Paramananda, nello spiegare i chakra a me e ad altri pellegrini
ebbe difficoltà a ricordare i loro nomi sanscriti e addirittura ne
invertì un paio. Ma che importanza ha? Egli percepiva chiaramente i
chakra, ne controllava coscientemente l’energia e parlava
attingendo alla sua profonda esperienza interiore. In poche parole:
l’occhio spirituale si scrive agya o ajna? È corretto
scrivere sushumna o susumna? Semplicemente, non
importa. Possiamo lasciare queste dispute agli studiosi. Di solito,
per gli yogi, questo non ha importanza, così come non ne aveva per
Yogananda, che non usò neppure la parola chakra ma li chiamò
semplicemente “centri”.

Le correnti risanatrici dei
chakra

In ogni caso, se comincerai a praticare
regolarmente, arriverà probabilmente il giorno in cui ti accorgerai
che i chakra saranno diventati una componente naturale della tua
vita quotidiana, della tua consapevolezza. Non potrebbe succederti
niente di meglio! All’improvviso potrai forse percepire un fiume di
felicità interiore. Yogananda scrive nell’Autobiografia di uno
yogi che il sonno ci rigenera di notte grazie alle correnti
risanatrici dei chakra: «L’uomo, nel sonno, diventa uno yogi; ogni
notte egli compie inconsciamente il rito yogico di liberarsi
dall’identificazione corporea e di fondere la forza vitale con le
correnti risanatrici nella regione cerebrale principale e nelle sei
“dinamo secondarie” dei suoi centri spinali. Il dormiente attinge
così, a sua insaputa, alla riserva di energia cosmica che sostiene
la vita intera».

Questa riserva è in attesa di essere scoperta da
tutti noi, non solo nel sonno, ma consapevolmente, attraverso la
nostra pratica quotidiana dello yoga.

[image: images]

Pratiche Emeditazione

CREARE LE BASI

Meditazione e asana

Se vuoi entrare in contatto con i chakra, devi
investire regolarmente tempo ed energia. Per ottenere risultati
duraturi è necessaria una pratica quotidiana. Niente viene dal
nulla, come insegnavano gli antichi romani: Ex nihilo nihil
fit.

Innanzitutto, devi imparare a rivolgere
all’interno la tua percezione. La meditazione è il modo più pratico
di farlo, perché ti aiuta a ridirigere i “fari” dei sensi: a
vedere, percepire e udire interiormente. Se ancora non mediti,
adesso puoi imparare a farlo.

Per entrare dentro di te durante la meditazione,
devi sviluppare una base di calma interiore. La maggior parte delle
persone è estremamente irrequieta, per diversi motivi. Uno di essi
è la vita cittadina, che irrita i nervi e ci rende agitati. Se una
persona irrequieta si siede a meditare, ben presto si sentirà
frustrata, perché non vedrà risultati: il suo corpo si muoverà e i
suoi pensieri salteranno qua e là come scimmie selvagge.

Un buon rimedio sono le posizioni yoga (Hatha
Yoga), che costituiscono una splendida preparazione per la
meditazione (Raja Yoga). Tradizionalmente, infatti, le
posizioni erano considerate una “scala” verso la scienza regale
della meditazione. Ci sono molte ottime tradizioni di yoga: impara
uno stile che faccia per te e praticalo quotidianamente. Per
scegliere il tuo stile, puoi adottare la seguente strategia.


• Se sei
molto irrequieto: scegli uno stile di yoga dinamico
(assicurandoti però che sia sano) e, mentre pratichi, diventa
profondamente consapevole del respiro e del
corpo. Non pensare a nient’altro. Termina la pratica con 5 minuti
di meditazione, aumentando via via il tempo.

• Se sei
un po’ irrequieto e un po’ calmo: scegli uno stile di yoga
che stimoli energeticamente il corpo, creando al tempo stesso
un’atmosfera di calma. Pratica con l’intento di divenire sempre più
calmo, percettivo e concentrato. Aggiungi 15 minuti di meditazione
alla tua seduta di yoga.

• Se sei
per la maggior parte calmo e solo a volte irrequieto: scegli
uno stile di yoga interiorizzato con posizioni statiche, come
nell’Hatha Yoga classico. Approfondisci la tua percezione
interiore. Cerca di sentire i chakra e osserva l’effetto stimolante
che ogni posizione ha su di essi. Aggiungi 30 minuti di meditazione
alla tua seduta di yoga giornaliera.

• Se sei una
persona molto calma: pratica un po’ di yoga, ad esempio
mezz’ora al giorno, con qualunque stile ti piaccia (principalmente
per mantenerti sano e in forma) e poi pratica pranayama,
bandha, esercizi per i chakra e meditazione. Pratica per
un’ora, se possibile, o anche più. Con il tempo, cerca di meditare
mattina e sera. Fa’ della meditazione e delle pratiche interiori la
parte centrale della tua giornata.



È importante imparare gli asana
(posizioni) da un insegnante qualificato. Tuttavia, se per qualche
motivo non riesci a trovare un insegnante che faccia al caso tuo,
puoi provare diversi stili online, consultando un medico se hai
condizioni di salute particolari. Una buona fonte è www.yogare.eu.

Gli asana, in ogni caso, sono opzionali.
La meditazione non lo è. Le priorità devono essere chiare!


[image: images]

La postura
corretta

La base fisica per un efficace lavoro
energetico.



Meditazione: la postura

Se stai cominciando solo adesso a praticare la
meditazione, non correre: fai un passo alla volta. La pazienza è il
sentiero più veloce, e se comincerai bene, andrai lontano.

Il primo passo è imparare la corretta postura e
il controllo del corpo. Se non ti alleni a tenere la spina dorsale
dritta e il corpo immobile, potresti non riuscire mai ad andare in
profondità, neppure dopo anni.

Una spina dorsale curva è il nemico della
realizzazione del Sé, perché la tua consapevolezza sarà legata ai
muscoli e le tue correnti elettriche interiori saranno impegnate
con i muscoli e la carne, ostacolando la tua concentrazione sulle
sottili realtà interiori. Pratica la disciplina del corpo e la tua mente sarà libera di portare la coscienza
dal corpo al mondo interiore. Ricorda sempre che la postura è un
elemento importantissimo per una buona meditazione. Il corpo deve
essere dritto. Non trastullarti con esso. Trova una posizione
stabile e poi dimenticatene. Padroneggiare l’irrequietezza del
corpo produce anche un grande potere mentale.

Puoi sedere su un cuscino, una panchetta o una
sedia (senza appoggiarti allo schienale). Se usi un cuscino, le
ginocchia non dovrebbero essere più alte delle caviglie. Siediti
rivolto verso est o nord. Metti sotto di te un telo di seta o di
lana, per isolare il corpo dalla sottile forza di gravità che
attira la tua energia verso il basso. È importante che il tuo
asana (postura) non sia solo immobile, ma anche comodo!

Ecco la corretta postura di meditazione, così
come insegnata da Yogananda, punto per punto. Seguili tutti:


• tieni la spina
dorsale dritta;

• tieni l’addome in
dentro;

• appoggia le mani
nell’incavo delle cosce, con i palmi rivolti in alto, a coppa;

• avvicina tra loro le
scapole;

• porta il petto in
fuori;

• tieni il mento
parallelo a terra;

• rivolgi gli occhi in
alto, verso il punto tra le sopracciglia, senza incrociarli.



Rilassa profondamente tutti i muscoli che non
sono coinvolti. Una buona postura è una combinazione di energia e
rilassamento.

Durante questa prima settimana, pratica la
completa immobilità in questa postura, dapprima per 5 minuti, poi
per 10, infine per 15. Mentre sei seduto immobile, osserva il
respiro che entra ed esce dal naso, senza controllarne il ritmo,
per 15 minuti. Poi lascia andare l’osservazione del respiro e
concentrati profondamente nell’occhio spirituale (il punto a metà
tra le due sopracciglia) per altri 5 minuti.

Sequenza giornaliera

Ecco una regola generale: includi la meditazione
nella tua vita e non lasciare mai passare un giorno senza meditare.
Nelle situazioni di “emergenza”, medita solo per 5 minuti.
Altrimenti, puoi cominciare con 20 minuti di m [...]


OEBPS/Images/f0002-01.jpg





OEBPS/Images/f0025-01.jpg





OEBPS/Images/f0023-01.jpg
g
/.






OEBPS/Images/f0029-01.jpg





OEBPS/Images/part.jpg





OEBPS/Images/f0021-02.jpg





OEBPS/Images/f0008-01.jpg





OEBPS/Images/f0021-01.jpg





OEBPS/Images/f0004-01.jpg





OEBPS/Images/tilde.jpg





OEBPS/Fonts/timesi.ttf


OEBPS/Images/arrow-o.jpg





OEBPS/Misc/page-template.xpgt
 

   
    
		 
    
  
     
		 
		 
    

     
		 
    

     
		 
		 
    

     
		 
    

     
		 
		 
    

     
         
             
             
             
             
             
             
        
    

  

   
     
  





OEBPS/Images/bluebox-image.jpg





OEBPS/Images/f0001-01.jpg





OEBPS/Images/f0003-01.jpg





OEBPS/Images/ch.jpg





OEBPS/Images/f000c-01.jpg





OEBPS/Images/f0020-01.jpg





OEBPS/Images/blue-circle.jpg





OEBPS/Images/f0020-02.jpg
C AN





OEBPS/Images/orange-circle.jpg





OEBPS/Images/f000a-01.jpg





OEBPS/Images/f000g-01.jpg





OEBPS/Images/f0020-03.jpg





OEBPS/Images/f0020-04.jpg





OEBPS/Images/cover.jpg
INSEGNAMENTI E TECNICHE
PER CORPO, MENTE E ANIMA
Basato sugli insegnamenti di Paramhansa Yogananda
Filosofia Pratiche  Posizioni yoga  Preghiere  Vita quotidiana

© JAYADEV Jaerschky





OEBPS/Images/f0019-01.jpg





OEBPS/Images/f0019-02.jpg
€3





OEBPS/Images/bandella_sx.jpg
GLI AUTORI

/Q Kriyacharya JAYADEV Jaerschky
J ayadev Jaerschky, di origine tedesca,

pratica lo yoga e la meditazione da

oltre venticinque anni. E discepolo
del grande maestro indiano Paramhansa
Yogananda, attraverso il suo discepolo
diretto Swami Kriyananda.

Jayadev vive ¢ insegna nel centro
Ananda nei pressi di Assisi, dove ha contribuito a fon-
dare e attualmente dirige la Scuola Europea di Ananda
Yoga. Tiene ogni anno seminari ¢ conferenze in varie
parti d’Italia e d’Europa. E autore di nove libri sullo
yoga, tra i quali il bestseller Respira che ti passal, e ha pub-
blicato diversi CD di musica devozionale. Nel 2014 &
stato nominato Kriyacharya, ciot autorizzato a impartire
la sacra iniziazione al Kriya Yoga.

© paramhansa YOGANANDA

aramhansa Yogananda (1893-1952)
P & stato il primo grande maestro in-
diano a trasferirsi in Occidente.
Autore della famosa Autobiografia di uno
yogi, ¢ considerato una delle principali

figure spirituali dei nostri tempi. Yoga-

nanda ha svolto un ruolo chiave nel ren-
dere lo yoga e la meditazione ampiamente accettati e
praticati in Occidente. L'universalita e la praticita dei
suoi insegnamenti hanno ispirato milioni di persone, in-
dipendentemente dal loro credo, a raggiungere i pitt alti
traguardi dell’esistenza.

Ananda Edigioni





