
    
      [image: Cover]
    

  



Rudolf Steiner

La scienza occulta







Collana gli Iniziati
KKIEN Publishing International è
un marchio di  KKIEN Enterprise srl
info@kkienpublishing.it
Sede
legale: viale Piave 6, 20122, Milano

[image: image 1]

Titolo originale: Die Geheimwissenschaft im Umriss,
1909

Traduzione dall’originale a cura
dell’equipe editoriale di KKIEN Publishing International
Prima edizione digitale: 2014
www.kkienpublishing.it
Questo
ebook è concesso in licenza solo per il vostro uso personale. Questo ebook non
è trasferibile, non può essere rivenduto, scambiato o ceduto ad altre
persone, o copiato in quanto è una violazione delle leggi sul copyright.
Se si desidera condividere questo libro con un'altra persona, si prega di
acquistarne una copia aggiuntiva per ogni destinatario. Se state leggendo
questo libro e non lo avete acquistato direttamente, o non è stato acquistato
solo per il vostro uso personale, si prega di ritornare la copia a KKIEN
Publishing International (info@kkienpublishing.it) e acquistare la propria copia. Grazie
per rispettare il nostro duro lavoro.

ISBN: 9788898473397

Questo libro è stato realizzato con BackTypo
un prodotto di Simplicissimus Book Farm







    Indice dei contenuti

    
	
Osservazioni preliminari alla prima edizione



	
Prefazione alla IV edizione



	
Prefazione alla VII edizione



	
1. La scienza occulta



	
1. Carattere della scienza occulta



	
2. Costituzione dell’uomo



	

3. Sonno e morte


	

4. L'evoluzione dell'uomo e il mondo


	

5. La conoscenza dei mondi superiori


	

6. L’evoluzione presente e futura del mondo e dell’umanità


	

2. Alcune particolarità della scienza dello spirito


	

Il corpo eterico dell'uomo


	

Il mondo astrale


	

La vita dell'uomo dopo la morte


	

Il corso della vita umana


	

Le regioni superiori del mondo spirituale


	

Gli elementi costitutivi dell'essere umano


	

Lo stato di sogno


	

Dell'acquisizione di conoscenze soprasensibili


	

Osservazione di speciali eventi ed esseri del mondo spirituale  


	

3. Osservazioni speciali





        
            
                
                    
                        Osservazioni preliminari alla prima edizione
                    

                    
                    
                        
                    

                    
                

                
                    Chi pubblica un libro come questo, deve saper immaginare con
equanimità ogni specie di giudizi che l’epoca contemporanea potrebbe portare
sulla sua opera.
Potrebbe ad esempio verificarsi il caso di una persona che, dopo
aver riflettuto intorno a questo o a quel fenomeno, alla luce dei risultati
dell’indagine scientifica, si metta a leggerne la descrizione che se ne dà qui.
E potrebbe giungere ad un giudizio come questo: "È stupefacente
che al tempo nostro siano possibili asserzioni come queste!
Qui si maltrattano i concetti scientifici più semplici in modo taIe,
che non sarebbe possibile senza un’ignoranza addirittura incomprensibile delle
nozioni più elementari.
L’autore adopera concetti, come ad esempio quello di
"calore", come se tutta la fisica moderna non lo avesse neppure
sfiorato.
Chiunque conosca anche solo gli elementi di questa scienza potrebbe
mostrargli che le sue asserzioni non meritano neppure la qualifica di dilettantismo,
ma solo quella di assoluta ignoranza".
E si potrebbe continuare a formulare esempi di una tale valutazione
critica, perfettamente possibile.
D’altra parte, altri potrebbero venire alle conclusioni seguenti:
"Chi ha letto qualche pagina di questo libro lo metterà da parte,
indignato o sorridente, secondo il suo temperamento, dicendosi ch’è pure strano
a quali mostruosità possa giungere oggi un indirizzo di pensiero errato.
Sarà meglio aggiungere questo libro alle molte curiosità in cui ci si
imbatte ai giorni nostri".
Ma cosa direbbe l’autore di questo libro, se dovesse realmente
subire dei giudizi come quelli ora immaginati?
Non dovrà egli a sua volta considerare dal suo punto di vista Il
critico come un lettore incapace di giudizio, o negargli la buona volontà di
giungere a una comprensione? No, non in tutti i casi.
L’autore può ammettere che il suo critico sia una persona molto
intelligente, e anche uno scienziato di valore, e scrupoloso nel formarsi un
giudizio.
Poiché l’autore è in grado di immedesimarsi nell’anima di una
personalità che giudichi a quel modo, di apprezzare le ragioni che la portano a
quel giudizio.
Ora, per chiarire ciò che l’autore espone in quest’opera, occorre
ch’egli parli un poco di sé, cosa che, in genere, egli considera sconveniente,
ma che, nel caso di questo libro, s’impone.
Però non dovrà venir menzionato nulla che non si riferisca alla
decisione di scrivere la presente opera.
Il contenuto di essa non avrebbe certamente nessuna ragione di
esistere, se avesse soltanto un carattere personale; essa deve dare descrizioni di oggetti a cui ogni uomo può pervenire, e deve darle in modo che non risulti
nessuna colorazione personale, per quanto è possibile.
Non è dunque in questo senso che s’intende accennate a qualcosa di
personale, ma solo per far capire in che modo l’autore possa trovare
comprensibili giudizi come quelli sopra esposti, eppure scrivere cionondimeno
il libro qui presente.
È vero che esisterebbe un modo per rendere superflua la citazione di
questi fatti personali, e sarebbe quello di mostrare circostanziatamene e in
tutti i particolari come il contenuto di questo libro concordi in realtà con
tutte le acquisizioni della scienza contemporanea.
Ma a questo fine occorrerebbero, come introduzione al libro, una
serie di volumi, che per il momento non possono venir compilati; perciò
l’autore crede necessario esporre le circostanze personali, grazie a cui egli
ritiene possibile una tale concordanza.
Senza dubbio l’autore non si sarebbe mai deciso a pubblicare tutto
ciò che in questo libro è detto, ad esempio, intorno al calore, se egli non
avesse intrapreso, già più di trent’anni or sono, lo studio dei diversi rami
della fisica.
A quel tempo, le interpretazioni i dei fenomeni termici si fondavano
essenzialmente sopra la cosiddetta "teoria meccanica del calore",
teoria che anzi interessò in modo particolare lo scrivente, che studiò allora a
fondo lo sviluppo storico della teoria, legato ai nomi di J. R. Mayer di
Helmholtz, di Joule, di Clausius, ecc.
Con ciò egli, durante i suoi studi, si creò le premesse per poter
seguire fino ad oggi tutti i progressi reali, nel campo della teoria fisica del
calore, senza trovare ostacolo alla comprensione delle nuove acquisizioni
scientifiche in questo campo.
Se lo scrivente ritenesse di non essere in condizione di comprendere
a fondo quei progressi, ciò costituirebbe per lui una ragione per rinunciare a
scrivere questo libro.
È suo principio rigoroso non parlare né scrivere di alcun argomento
della Scienza dello Spirito, riguardo al quale egli non si sappia anche in
grado di esporre tutto ciò che ne pensa la scienza contemporanea.
Questo non è peraltro un criterio al quale tutti gli uomini debbano
attenersi: ognuno può con ragione sentirsi spinto a comunicare e a pubblicare
quanto gli detta il proprio giudizio critico, il proprio senso della verità e
il sentimento, anche ignorando il punto di vista della scienza contemporanea in
argomento.
Solo l’autore di queste pagine ritiene di doversi attenere al
criterio sopra esposto.
Egli rinuncerebbe, ad esempio, a scrivere quei pochi periodi che, in
questo libro, si riferiscono al sistema nervoso e al sistema ghiandolare
dell’uomo, se non fosse in condizione di tentare di trattarne anche nelle forme
in cui si esprimerebbe al proposito uno scienziato contemporaneo.
Sebbene dunque sembri possibile attribuire una assoluta ignoranza in
fatto di fisica contemporanea a chi parla di "calore" come se ne
parla in quest’opera, pure l’autore ritiene perfettamente giustificato ciò che
ha compiuto, proprio perché è suo impegno il conoscere davvero l’indagine
scientifica attuale, e perché egli tralascerebbe di trattare determinati
argomenti se così non fosse.
Egli si rende pure conto che è molto facile scambiare per immodestia
il motivo che lo induce a esprimere quel criterio; ma nei riguardi del presente
libro è necessario esprimersi così, affinché i veri motivi dell’autore non
vengano scambiati con altri ben peggiori.
E questo scambio sarebbe ben altrimenti spiacevole che quello con
l’immodestia.
Ma anche dal punto di vista filosofico si potrebbe giudicare l’opera
presente, e ci si potrebbe chiedere se l’autore ignori tutti gli studi
gnoseologici contemporanei, se egli non abbia mai sentito nominare Kant e non sappia che, dopo Kant, è
semplicemente inammissibile dal punto di vista filosofico il raccontare di
questa roba.
Oppure se ne potrebbe concludere che per il filosofo questa roba
dilettantesca, ingenua, priva di critica, è insopportabile, e che sarebbe tempo
perduto l’occuparsene ancora.
Per il motivo più sopra accennato, e malgrado i malintesi che
possono derivarne, anche a questo proposito l’autore crede di dover fare un
riferimento personale.
Egli cominciò a studiare Kant a 15 anni, e oggi ritiene, in tutta
obiettività, di essere in grado di giudicare l’intiero contenuto del presente
libro dal punto di vista kantiano.
Anche sotto questo riguardo egli avrebbe rinunciato a scriverlo, se
ignorasse ciò che può indurre un filosofo a trovare ingenua quest’opera, ove le
si applichi il giudizio critico dei giorni nostri.
È però possibile sapere veramente come siano in questo libro
superati, nel senso inteso da Kant, i limiti della conoscenza; è possibile
sapere che Herbart lo considererebbe un "realismo ingenuo", che non
giunge alla "elaborazione dei concetti", ecc.; è possibile non
ignorare affatto che il pragmatismo di un James, di uno Schiller troverebbe qui
oltrepassato il limite di quelle che sono "rappresentazioni vere",
che "noi ci appropriamo, che facciamo valere e possiamo verificare"; è possibile
sapere tutto ciò, e tuttavia, anzi, appunto per questo, ritenersi autorizzati a
pubblicare le osservazioni contenute in quest’opera.
Lo scrivente ha preso posizione nei riguardi delle diverse correnti
filosofiche nelle sue opere: "Teoria della conoscenza della concezione
goethiana del mondo", "Verità e Scienza", "La concezione
goethiana del mondo", "Gli enigmi della filosofia".
Molti altri giudizi sarebbero possibili.
Per esempio potrebbe esserci chi avesse letto uno degli scritti precedenti
dell’autore, come "Concezioni del mondo e della vita nel secolo
decimonono", oppure l’opuscolo "Haeckel e i suoi avversari"; e
un tale lettore potrebbe dire: "È veramente inconcepibile che un medesimo
uomo possa essere l’autore di questi scritti, e anche di opere come
"Teosofia" o come questa "Scienza occulta".
Come è mai possibile prendere in modo tanto deciso le parti di
Haeckel, per poi schierarsi altrettanto decisamente contro le conseguenze
"monistiche" che dalle ricerche di Haeckel derivano?
***
Si potrebbe comprendere che l’autore di questa "Scienza
occulta" scendesse in campo per opporsi a Haeckel "col ferro e con il
fuoco"; e non c è cosa più mostruosa del fatto ch’egli lo abbia difeso,
anzi che gli abbia dedicato il libro "Concezioni della vita e del mondo
nel secolo XIX".
Senza dubbio Haeckel non avrebbe saputo che farsene, di quella
dedica, se avesse potuto immaginare che l’autore avrebbe un giorno scritto roba
come questa "Scienza occulta", con il suo goffo dualismo!"
Ora, l’autore di questo libro è d’avviso che si possa comprendere
perfettamente Haeckel, senza per questo dover considerare insensato e assurdo
tutto ciò che non scaturisce dalle premesse e concezioni haeckeliane.
E non crede che si possa giungere a comprendere quello scienziato,
combattendolo "col ferro e con il fuoco", ma solo mediante lo studio
dei suoi contributi alla scienza.
E meno che mai l’autore crede che abbiano ragione quegli avversari
di Haeckel, contro i quali egli difese il grande scienziato nello scritto:
"Haeckel e i suoi avversari".
Il fatto che lo scrivente vada oltre le premesse haeckeliane,
ponendo una visione spirituale del mondo accanto a quella puramente
naturalistica di Haeckel, non significa in alcun modo ch’egli debba essere
dello stesso avviso degli avversari di quest’ultimo.
Chi si sforzi di vedere la cosa dal giusto punto di vista riuscirà
perfettamente a scorgere la coerenza fra i più recenti scritti dell’autore e
quelli precedenti.
Lo scrivente può comprendere appieno anche chi giudichi, in generale
e senz’altro, il contenuto di questo libro come il prodotto di una fantasia impazzita
o come il giuoco di pensiero di un sognatore.
Ma tutto ciò che, a questo proposito, andrebbe detto, è contenuto
nel libro stesso, nel quale si mostrerà come il pensiero razionale possa e
debba essere assolutamente la pietra di paragone di quanto vi è descritto.
Solamente chi sottoponga questo contenuto a un esame razionale, non
altrimenti da quanto si fa per il contenuto delle scienze naturali, si potrà
decidere sulle conclusioni alle quali un siffatto esame conduce.
Dopo esserci occupati tanto di coloro che, a tutta prima, non
accettano il contenuto di questo libro, è lecito dire una parola anche a chi
ritiene di aver ragioni per approvarlo.
Per questi ultimi, l’essenziale è peraltro espresso nel primo
capitolo: "Carattere della scienza occulta".
Solo poco rimane da dire in questa sede.
Sebbene il libro si occupi di indagini non accessibili
all’intelletto legato al mondo dei sensi, pure nulla vi è detto che non sia
comprensibile alla ragione scevra da preconcetti e a un sano senso della
verità.
L’autore lo dice chiaramente: egli vorrebbe soprattutto lettori che
non fossero disposti ad accettare ciecamente, per fede, il contenuto del libro,
ma piuttosto tali che si sforzassero di controllarlo sulla scorta delle proprie
conoscenze ed esperienze.
Egli desidera soprattutto lettori prudenti, che ammettano soltanto
ciò che può giustificarsi logicamente.
L’autore sa che il suo libro non varrebbe nulla, ove dovesse
fondarsi esclusivamente sulla fede cieca; esso vale solo nella misura in cui
può giustificarsi davanti alla ragione spregiudicata.
La fede cieca può troppo facilmente scambiare ciò ch’è stolto e
superstizioso con ciò ch’è vero.
Molti che volentieri si accontentano della - sola fede nel
"soprasensibile" troveranno che in questo libro si esige troppo dal
pensiero.
Ma in questa - tratta di un’esposizione purchessia; essa deve
esposizione non si corrispondere a ciò che risulta a un’indagine coscienziosa
dei rispettivi domini della vita.
***
E si tratta proprio di quei domini nei quali le cose più alte
confinano, anche nella vita reale, con la ciarlataneria sfacciata, la
conoscenza con la superstizione, e dove, sopratutto, è così facile confonderle
fra di loro.
Chiunque abbia familiarità con l’indagine soprasensibile si
accorgerà, leggendo questo libro, 
che  si  è  cercato  di 
osservare  strettamente  i 
limiti  fra  ciò 
che  può  venire attualmente comunicato, del dominio delle conoscenze soprasensibili,
e ciò che dovrà venire invece comunicato più tardi o in forma diversa.
Dicembre 1909.

                

            

            
        

    
        
            
                
                    
                        Prefazione alla IV edizione
                    

                    
                    
                        
                    

                    
                

                
                    Chi si accinge alla descrizione dei risultati ottenuti
dall’investigazione scientifico-spirituale, del genere di quelli esposti in
questo libro, deve anzitutto tener conto del fatto che, all’epoca attuale
questa specie di ricerche è dai più ritenuta impossibile.
Qui infatti verranno dette cose, che un modo di pensare, oggi
considerato rigorosamente esatto, afferma "dovere probabilmente restar
sempre insolute per la mente umana".
Chi conosce e sa apprezzare le ragioni, che spingono tante persone
serie a tale affermazione, sente sempre nuovamente il desiderio di cercare di
dimostrare quali siano i malintesi, su cui si basa la convinzione che alla
conoscenza umana sia vietato l’accesso nei mondi soprasensibili.
Due considerazioni si affacciano.
Primo: nessun’anima umana, dopo profonda riflessione, potrà
continuare a lungo a negare, che le questioni più gravi sul significato e
l’importanza della vita dovrebbero rimanere insolute se non fosse possibile
l’accesso nei mondi soprasensibili.
Ci si potrà illudere teoricamente intorno a questo fatto; nelle
profondità dell’anima, però, non ci si appaga di tale illusione.
Chi non vuole dare ascolto all’intima voce dell’anima respingerà
qualsiasi comunicazione intorno al mondi soprasensibili; vi sono però degli
uomini - e il numero loro non è esiguo - i quali non riescono a rimaner sordi a
queste insistenti richieste interiori, e tornano sempre nuovamente a bussare
alle porte, che, a parere degli altri, sbarrano l’accesso
all’"incomprensibile".
Secondo: le considerazioni del "pensiero rigorosamente
esatto" non sono affatto da disprezzarsi; chi si occupa di esse ne
apprezzerà, quando sono serie, tutta l’importanza.
L’autore di questo libro non vorrebbe essere accusato di aver a cuor
leggero messo da canto l’enorme lavoro mentale impiegato a determinare i limiti
dell’intelletto umano.
Non è possibile svalutare tale lavoro del pensiero con semplici
frasi retoriche sulla "saggezza accademica" e simili; in molti casi
esso deriva da un autentico sforzo di conoscenza e da acuto discernimento.
Si deve anzi ammettere che sono state addotte ragioni per
dimostrare, che la conoscenza attualmente considerata scientifica non può
penetrare nei mondi soprasensibili, e queste ragioni, sotto un determinato
aspetto, sono irrefutabili.
Tale affermazione viene ammessa senza difficoltà dall’autore di
questo libro; potrà perciò sembrare strano, che egli nondimeno si accinga a
fare delle comunicazioni intorno al mondi soprasensibili.
Sembrerebbe doversi escludere, che si possano ammettere, sotto un
determinalo aspetto, Ie ragioni addotte per dimostrare che non è dato di penetrare nei
mondi soprasensibili, e si continui nondimeno a parlare di questi mondi;
tuttavia tale atteggiamento è possibile, malgrado ci si renda conto dell’apparente
contraddizione.
Non tutti sono disposti a prendere in considerazione le esperienze
che si attraversano quando ci si avvicina con l’intelletto umano alle regioni
soprasensibili.
Quelle esperienze ci rivelano, che, sebbene le prove intellettuali
possano essere irrefutabili, malgrado la loro irrefutabilità, non sono
necessariamente decisive per giudicare della realtà.
Invece di ricorrere a spiegazioni teoriche cercheremo di aiutarci
con un paragone.
Benché i paragoni non abbiano per se stessi valore di prova,
nondimeno aiutano spesso a chiarire quello che si desidera esprimere.
La conoscenza umana, così come si esplica nella vita giornaliera e
nella scienza comune, è realmente costituita in modo, che non può penetrare nei
mondi soprasensibili.
Questo può essere dimostrato senza tema di smentita, ma questa
dimostrazione, per un determinato livello della vita animica, può avere
altrettanto valore quanto il volere dimostrare che l’occhio normale dell’uomo
non può penetrare con la sua capacità visiva fino alle più minute cellule di un
essere vivente o fino alla natura degli astri lontani.
L’affermazione che la capacità visiva normale non penetra fin dentro
alle cellule è altrettanto giusta e dimostrabile, quanto quella che la
conoscenza ordinaria non può penetrare nei mondi soprasensibili.
Nondimeno, la prova che la facoltà visiva normale non arriva a
penetrare nelle cellule, non i esclude affatto che esse possano essere
investigate.
Perché dunque dalla dimostrazione che la capacità conoscitiva
normale deve arrestarsi d’avanti al mondi soprasensibili dovremmo poi dedurre
che sia impossibile investigarli?
Ci si può immaginare il sentimento che questo paragone potrà destare
in molte persone e partecipare al dubbio che potrà sorgere in alcune di esse,
che l’autore di un tale paragone non si renda affatto conto della serietà del
lavoro intellettuale sopra descritto.
Eppure, colui che scrive queste righe non è soltanto convinto di
quella serietà, ma ritiene anzi, che questo lavoro intellettuale sia da annoverarsi
fra le più nobili attività dell’umanità.
Dimostrare che la capacità visiva dell’uomo non può arrivare senza
aiuto a penetrare nelle cellule sarebbe certo impresa vana; ma rendersi conto,
con rigoroso pensiero, della natura del pensiero stesso è compiere un lavoro
necessario per lo spirito.
È più che naturale che chi si dedica a tale lavoro non si accorga
che la realtà può confutarlo.
La prefazione di quest’opera non si presta all’esame di tutte le
"confutazioni" opposte alle prime edizioni da persone, a cui manca
assolutamente la comprensione della mèta che questo libro si prefigge, o che
dirigono i loro attacchi infondati contro la persona dell’autore; occorre però
affermare energicamente, che questo libro non potrà essere accusato di
disprezzare il lavoro scientifico serio, se non da chi si rifiuti di
comprendere l’intenzione di ciò che vi sta scritto.
La facoltà conoscitiva dell’uomo può essere rinforzata, rinvigorita,
così come può essere rinforzata la capacità visiva degli occhi.
I mezzi però che servono a rinvigorire la conoscenza sono di natura
spirituale; sono processi interiori, puramente animici, costituiti da ciò che
viene descritto in questo libro come meditazione, concentrazione
(contemplazione).
La vita animica normale è vincolata agli strumenti del corpo; la
vita animica rafforzata se ne rende libera.
Vi sono delle correnti di pensiero all’epoca attuale a cui una tale
affermazione dovrà sembrare assurda, alle quali essa pare poggiata
sull’illusione.
Ad esse riuscirà facile, dal loro punto di vista, dimostrare, come
"ogni vita animica" sia legata al sistema nervoso.
Ma dal punto di vista dal quale questo libro è stato scritto si
comprendono perfettamente quelle dimostrazioni; si comprendono coloro i quali
giudicano superficiale l’opinione, che vi possa essere una vita animica
indipendente dal corpo, e sono completamente convinti che tali esperienze
dell’anima presentino un rapporto con il sistema nervoso, che il
"dilettantismo scientifico-spirituale" però non sa scoprire.
Su questo argomento vi sono determinate abitudini di pensiero -
assolutamente comprensibili - in opposizione così netta a quanto viene
descritto in questo libro, che non vi è speranza per ora di arrivare a
un’intesa con molta gente.
A questo proposito è veramente da desiderarsi, che la caratteristica
della coltura attuale non sia più quella di condannare come fantastico e
illusorio ogni metodo di ricerca che diverga nettamente dal proprio.
D’altra parte, attualmente già si può constatare il fatto, che molte
persone sono capaci di comprendere il metodo d’indagine soprasensibile, quale
viene esposto in questo libro, e si accorgono che il significato della vita non
si svela con parole generiche sull’anima, sul Sé, ecc., ma che esso non può
essere rilevato che dallo studio sincero dei risultati della ricerca
soprasensibile.
È con un senso di sincera soddisfazione e non per vanità, che
l’autore di questo libro ha sentito viva la necessità di pubblicare questa
quarta edizione dopo un tempo relativamente breve.
Egli non può menar vanto di questo fatto, perché è chiaramente
cosciente delle imperfezioni di questa nuova edizione e di quanto poco essa
corrisponda ancora a ciò che dovrebbe essere una "concezione cosmica
soprasensibile nelle sue linee generali".
In questa occasione l’intiero libro è stato di nuovo riveduto e in
esso sono state introdotte, nei punti più importanti, numerose aggiunte e
spiegazioni.
L’autore però spesso ha sentito quanto siano inadeguati, rispetto
alle rivelazioni della ricerca soprasensibile, i mezzi di espressione di cui
poteva disporre; gli è stato appena possibile di indicare una via per la quale
si può arrivare alle rappresentazioni degli eventi esposti in questo libro
riguardanti l’evoluzione di Saturno, del Sole e della Luna.
Un importante punto di vista di questo argomento è stato brevemente
trattato a nuovo in questa edizione.
Le esperienze però in questo campo differiscono così profondamente
da tutte le esperienze nel campo dei sensi, che la descrizione di esse
costringe a una continua ricerca di termini e di espressioni, purtroppo
soltanto relativamente adeguate.
Chi voglia esaminare più profondamente la descrizione che questo
libro cerca di dare, osserverà forse che essa ha tentato di supplire con il
modo della rappresentazione alla impossibilità di esprimere talune cose con
aride parole.
Difatti è diverso il modo di descrivere l’evoluzione di Saturno, da
quello con cui viene descritta quella del Sole e della Luna, ecc.
Si sono ora introdotte nella seconda parte del libro, là dove tratta
della "conoscenza dei mondi superiori", molte aggiunte e ampliamenti,
che l’autore ha ritenuti necessari; egli ha tentato di descrivere in modo
evidente il genere di processi animici interiori, per mezzo dei quali la
conoscenza si libera dai limiti ad essa imposti dal mondo sensibile, per
rendersi atta a sperimentare il mondo soprasensibile.
L’autore ha cercato di dimostrare che questa esperienza, sebbene
venga acquistata per virtù di mezzi e di vie assolutamente interiori, non ha
però un significato puramente soggettivo per il singolo uomo che l’acquista.
Dovrebbe risultare da questa descrizione che la singolarità e la
peculiarità personale vengono eliminate dentro l’anima, e che essa arriva a
esperienze, che sono del medesimo genere per ogni uomo, di cui l’evoluzione si
svolga in modo giusto attraverso le sue esperienze soggettive.
Soltanto quando o la "conoscenza dei mondi soprasensibili"
viene da noi concepita con questa caratteristica, siamo capaci di distinguerla
da tutte le esperienze semplicemente soggettive del mistico, ecc.
Di tale misticismo si può dire veramente, che è più o meno una
vicenda soggettiva, che riguarda il mistico stesso.
La disciplina scientifico-spirituale dell’anima, come qui viene
intesa, aspira invece a esperienze obiettive, che appunto perciò hanno un
valore evidente generale, sebbene la loro verità venga riconosciuta del tutto
interiormente.
A questo riguardo pure è molto difficile arrivare a un’intesa con i
modi di pensare della nostra epoca.
Per concludere, l’autore desidera far notare anche al lettori più
benevoli che sarebbe bene accogliere le comunicazioni fatte in questo libro per
quel tanto che danno di contenuto proprio.
È oggi diffusa la tendenza di applicare ai diversi movimenti
spirituali dei nomi tratti dall’antichità, e per molte persone tali nomi ne
accrescono il valore.
Ma si potrebbe chiedere: "Quale vantaggio può derivare alle
comunicazioni di questo libro dal fatto, di essere chiamate ‘rosicruciane’o con
altro nome?".
Quello che veramente importa è lo scopo a cui tendono: di arrivare
con i mezzi possibili e adatti per l’anima nel periodo attuale dell’evoluzione
a gettare uno sguardo nei mondi soprasensibili, perché da questo punto di vista
gli enigmi del destino umano e dell’esistenza umana possano essere osservati al
di là dei limiti di nascita e di morte.
Non si tratta di un tentativo il cui metodo si conformi a questa o a
quell’antica denominazione, ma di un tentativo verso la verità.
D’altra parte, alla concezione dell’universo descritta in questo libro
sono state applicate speciali designazioni anche con intenzione ostile.
A prescindere dal fatto che quelle destinate a colpire e a
screditare maggiormente l’autore, sono assurde ed obbiettivamente false,
l’indegnità di esse si rivela dal fatto, che screditano una ricerca
completamente indipendente della verità, in quanto non esprimono un giudizio
autonomo, ma cercano d’imporre ad altri come giudizio proprio una critica da
essi inventata e sviluppata da questa o da quella fonte.
Per quanto queste parole siano necessarie di fronte ai numerosi
attacchi diretti contro l’autore di questo libro, tuttavia a  lui non sembra conveniente in  questo posto di aggiungere altro, in proposito.
Scritto nel giugno 1913

                

            

            
        

    
        
            
                
                    
                        Prefazione alla VII edizione
                    

                    
                    
                        
                    

                    
                

                
                    Per questa nuova edizione della mia Scienza Occulta ho rielaborato quasi completamente il primo
capitolo: "Carattere della scienza occulta".
Credo di avere così ovviato in gran parte alla possibilità di quel
malintesi che ho veduto sorgere dalla primitiva formulazione di quel capitolo.
Da molte parti mi veniva obiettato: le altre scienze dimostrano,
mentre ciò che qui si atteggia a scienza, si limita semplicemente ad affermare:
la scienza occulta constata questo o quello.
È naturale che un preconcetto siffatto sorga, poiché l’esposizione
di conoscenze soprasensibili non possiede una forza dimostrativa del genere di
quella della descrizione della realtà sensibile.
Ma con la rielaborazione del primo capitolo di questo libro ho
voluto rendere più evidente di quanto mi sia riuscito nelle edizioni
precedenti, il fatto che si tratta solo di un preconcetto.
Degli altri capitoli ho cercato di completare il contenuto, in modo
da farne risaltare meglio diverse parti.
E ho cercato in tutta l’opera di portare numerose modificazioni
nella formulazione del contenuto, quali me le suggerivano le ripetute
esperienze dei fenomeni descritti.
RUDOLF STEINER - Berlino, Maggio 1920

                

            

            
        

    
        
            
                
                    
                        1. La scienza occulta
                    

                    
                    
                        
                    

                    
                

                
                    
  



                

            

            
        

    
        
            
                
                
                    
                        1. Carattere della scienza occulta
                    

                    
                    
                        
                    

                    
                

                
                
                    L’antica denominazione di "Scienza occulta" viene
adoperata per il contenuto di questo libro; una denominazione che produce
presso uomini diversi le più opposte impressioni.
Per molti essa ha qualcosa di ripugnante; provoca l’irrisione, un
sorriso di compatimento, forse anche il disprezzo.
Costoro ritengono che una concezione che assume quel nome non possa
fondarsi che sopra un vacuo fantasticare, e che dietro una tale
"presunta" scienza non si nasconda altro che la tendenza a rinnovare
ogni sorta di superstizione, superstizione che giustamente viene respinta da
chi abbia conosciuto "la vera mentalità scientifica" e uno schietto
impulso alla conoscenza.
Per altri, invece, quel nome rappresenta qualche cosa che sembra
loro non poter conseguire per alcun’altra via e verso la quale essi si sentono
attratti da un intimo, profondo anelito di conoscenza o da una raffinata
curiosità dell’anima, secondo la propria disposizione.
Fra queste due opinioni diametralmente opposte esiste tutta una
scala di atteggiamenti intermedi, di accettazione o di rifiuto condizionati da
ciò che ci si immagina essere il contenuto della "scienza occulta".
È innegabile che per taluno le parole "scienza occulta"
hanno un suono magico, perché sembrano soddisfare la sua fatale mania di una
conoscenza di qualcosa di "sconosciuto", di misterioso,  anzi di confuso, conoscenza che,  secondo lui, non sarebbe possibile conseguire
per via naturale.
Poiché molti non vogliono appagare le aspirazioni più profonde
dell’anima loro per mezzo di quanto può essere chiaramente conosciuto.
È loro convincimento che, oltre a ciò che del mondo può essere
conosciuto, debba esistere dell’altro, che si sottrae alla conoscenza.
Con una singolare contraddizione, ch’essi stessi non avvertono, essi
rifiutano, per soddisfare le più profonde aspirazioni conoscitive, tutto ciò
che "è noto", disposti ad ammettere soltanto ciò che non risulti da
un’indagine naturale.
Chi parla di "scienza occulta", farà bene di tener
presenti i malintesi che gli si opporranno da parte di siffatti difensori di
quella scienza, difensori i quali, in fondo, non aspirano a un sapere, ma al
suo contrario.
Le considerazioni che seguono sono rivolte a quei lettori, i quali
non si lasciano turbare nella loro imparzialità di giudizio, dal fatto che, per
ragioni diverse, un nome risveglia dei preconcetti.
Qui non si tratta di un sapere che sia, in un modo qualsiasi,
"segreto", cioè conseguibile a pochi, solo per una speciale favore
del destino.
Il senso da noi attribuito alla parola "occulto" potrà
venire rettamente inteso, tenendo presente ciò che Goethe intendeva esprimere,
quando accennava ai "manifesti misteri" dei fenomeni del mondo.
Quello che di tali fenomeni rimane "occulto", non
manifesto, ove li si consideri soltanto mediante i sensi e l’intelletto ad essi
legato, viene  qui  considerato oggetto di una conoscenza
soprasensibile. È avvenuto che taluno si opponesse al termine "scienza occulta" - quale venne usato da noi nelle precedenti edizioni di quest’opera - argomentando che una scienza non può essere qualcosa di "occulto" per nessuno. Se la cosa dovesse intendersi in questo senso, si avrebbe ragione di argomentare cosi; ma appunto le cose stanno diversamente. Come la "scienza naturale" non è "naturale" nel senso che essa sia "propria per natura" di ogni uomo, così non intendiamo per "scienza occulta" una scienza che sia "nascosta", bensì una scienza che abbia per oggetto ciò che nei fenomeni è "occulto", cioè non si manifesta alla conoscenza comune: una scienza dell’occulto, del "manifesto mistero". Ma questa scienza non deve rimanere segreta per nessuno che ne ricerchi, per le vie adeguate, le conoscenze.
***
Chi voglia ammettere come "scienza" soltanto ciò che si
manifesta ai sensi e all’intelletto che li serve, non potrà evidentemente riconoscere
a ciò che qui s’intende come "scienza occulta" il carattere
scientifico.
Egli dovrebbe peraltro ammettere di ripudiare una "scienza
occulta" sulla base di una sentenza arbitraria basata esclusivamente sopra
un suo personale sentimento, non già sopra una conoscenza ben motivata.
Basta, per convincersi di ciò, riflettere all’origine e al
significato della scienza nella vita degli uomini.
Non si riconosce tale origine, quanto all’essenza della scienza
stessa, se si considera l’oggetto al quale la scienza si rivolge, ma la si
trova bensì nell’attività dell’anima umana che si manifesta nello sforzo
conoscitivo.
Occorre appunto concentrare l’attenzione sul comportamento
dell’anima, in quanto acquista scienza.
Se ci si abitua a mettere in moto tale attività.soltanto quando si
tratti di oggetti accessibili al sensi, è facile acquistare l’opinione che
l’essenziale sia la percezione sensoriale.
E si trascura di rilevare che, così procedendo, un certo
atteggiamento dell’anima umana è stato per l’appunto applicato solamente alle
manifestazioni sensibili, senza prendere in considerazione l’attività
scientifica in sé stessa, prescindendo da quel particolare caso della sua
applicazione.
In questo senso si parla qui di una conoscenza
"scientifica" di fenomeni non sensibili; e di questi fenomeni
l’attività pensante dell’uomo vuole occuparsi, come, nell’altro caso, essa si
occupa dei fenomeni che sono l’oggetto della scienza naturale.
***
La scienza occulta vuole liberare l’indagine scientifica e
l’attitudine scientifica (che di solito si limitano ai rapporti e al processi
dei fatti sensibili) da questo loro abituale campo di applicazione, pur
conservandone le caratteristiche generali di pensiero.
Essa si propone di trattare di cose non sensibili allo stesso modo
con cui la scienza naturale tratta di quelle sensibili.
Mentre la scienza naturale si limita, con i suoi metodi e i suoi
procedimenti di pensiero, alla sfera sensibile, la scienza occulta considera il
lavoro dell’anima intorno al suo substrato naturale come una specie di
auto-educazione, e vuole applicare alla sfera non sensibile ciò che da tale
auto-educazione risulta.
Essa vuole procedere in modo da non trattare dei fenomeni sensibili
come tali, ma del contenuto non-sensibile del mondo allo stesso modo, con cui
lo scienziato naturalista tratta del contenuto sensibile.
Essa conserva del procedimento scientifico l’atteggiamento mentale,
cioè proprio quello per cui la conoscenza della natura diventa scientifica.
Perciò essa può definirsi "scienza".
Chi rifletta sul significato della scienza naturale nella vita degli
uomini, troverà che esso non può considerarsi esaurito nell’acquisizione di
conoscenze naturali.
Infatti, queste conoscenze non potranno mai condurre ad altro che a
un’esperienza di ciò che l’anima umana stessa non è.
L’elemento animico non vive in ciò che l’uomo conosce della natura,
bensì nel processo del conoscere: l’anima sperimenta se stessa nel proprio
applicarsi alla natura.
E in questa sua attività essa si conquista in modo vivente qualcosa
che va oltre il sapere della natura, cioè uno sviluppo di se stessa
sperimentato nella conoscenza della natura.
La scienza occulta vuole esplicare quello sviluppo dell’anima in
domini che stanno oltre i limiti della sola natura.
Il cultore della scienza occulta non misconosce affatto il valore
della scienza naturale, anzi lo riconosce più completamente dello stesso
naturalista.
Egli sa che non è possibile fondare una scienza, senza i
procedimenti rigorosi della scienza naturale moderna; ma gli è pure noto che
questa severa mentalità scientifica, una volta conquistata, può venire serbata
dalla forza dell’anima ed applicata ad altri domini.
È vero peraltro che, così facendo, si verifica qualcosa che può
lasciare perplessi.
Nello studio della natura, l’anima viene guidata molto più
strettamente dall’oggetto osservato, di quanto non avvenga nell’osservazione di
fenomeni non sensibili.
In quest’ultimo caso essa deve possedere in misura maggiore, e per
impulsi puramente interiori, la facoltà di attenersi all’essenziale della
mentalità scientifica.
Siccome molti credono, inconsciamente, che ciò sia possibile
soltanto sulla scorta dei fenomeni naturali, essi decidono arbitrariamente che,
non appena si abbandoni tale scorta, l’anima debba brancolare nel vuoto.
Ma chi ragiona così non si è reso bene conto dell’essenza del
procedi mento scientifico, e forma il proprio giudizio in base alle deviazioni
che necessariamente scaturiscono da un pensare scientifico non abbastanza
solido e che malgrado ciò voglia avventurarsi all’osservazione della sfera non
sensibile.
In questo caso naturalmente nascono molte chiacchiere non
scientifiche intorno al fenomeni soprasensibili; ma non già perché, per loro
natura, non se ne possa trattare in modo scientifico, bensì perché, nel
singolo  caso in quest’one,  faceva difetto l’auto- educazione scientifica
acquistata mediante l’osservazione della natura.
Chi vuole parlare di scienza occulta deve quindi avere un vigile
senso per quel che di confuso che nasce quando ci si occupa dei "manifesti
misteri" del mondo, senza una mentalità scientifica.
Pure non sarebbe affatto utile il metterci a parlare qui, all’inizio
di una trattazione scientifico-spirituale, di tutte le possibili aberrazioni,
che, agli occhi di persone non prive di preconcetti, discreditano qualsiasi
indagine in questa direzione, per il fatto che costoro, dall’esistenza di
aberrazioni purtroppo numerose, deducono che tutto l’indirizzo sia
ingiustificabile.
Ma l’occuparsi di questa categoria di avversari non sembra, in
questa sede, poter essere fecondo di risultati, perché, da parte degli
scienziati e di chi giudica la scienza occulta dal punto di vista della scienza
naturale contemporanea, l’opposizione si fonda, in genere, sull’arbitrario
giudizio sopra ricordato, mentre il riferimento alle aberrazioni è soltanto un
pretesto, spesso magari inconsapevole.
Si potrebbe infatti muovere la giustificata obiezione che non è in
alcun modo possibile lo stabilire a priori se coloro, i quali credono che altri
si trovi in errore, abbiano poi quella solida base di cui abbiamo più sopra
parlato.
Perciò colui che aspira a una Scienza dello Spirito non può che
semplicemente esporre quello che crede poter dire.
Potranno giudicare se questa aspirazione sia giustificata, solamente
coloro i quali, astenendosi da qualsiasi arbitraria sentenza, sappiano prestare
ascolto alle sue comunicazioni circa i "manifesti misteri" del mondo.
Sarà peraltro suo compito il mostrare come i risultati delle sue
indagini si inquadrino nelle rimanenti acquisizioni del sapere e della vita,
quali opposizioni risultino possibili e quali conferme la realtà esteriore
immediata della vita offra alle sue osservazioni.
Egli però non dovrebbe mai dare alla sua esposizione un carattere
tale, per cui l’abilità retorica si sostituisca all’efficacia del contenuto
stesso.
Nel confronti di trattazioni di scienza occulta viene mossa
frequentemente l’obiezione che esse non dimostrano nulla, ma si limitano ad
affermare questo o quello, come constatazioni della scienza occulta.
Ma si misconoscerà completamente il carattere delle pagine che
seguono, se si crede che una sola delle affermazioni in esse contenute vadano
intese in questo senso.
Ciò a cui qui si tende è lo sviluppo ulteriore delle facoltà che
l’anima ha acquistato a contatto della conoscenza naturale, e la dimostrazione
che un tale sviluppo conduce l’anima a fatti soprasensibili.
E si parte dalla premessa che questi fatti vengano necessariamente
incontrati da chiunque sia capace di aderire a quanto viene qui esposto.
È vero peraltro che, dal momento in cui si entra nel dominio della
Scienza dello Spirito, si verifica una differenza importante, in confronto alla
esperienza puramente scientifica.
Nelle scienze naturali, i fatti sensibili preesistono come tali, e
l’osservatore scienziato attribuisce alla attività psichica un’importanza
secondaria, in confronto al decorso dei fenomeni sensibili e ai loro rapporti.
Colui che descrive i fenomeni soprasensibili deve invece mettere in
primo piano questa attività dell’anima; ché il lettore perviene al fatti descritti
solamente se riesce a svolgere egli stesso, in modo adeguato, tale attività.
Questi fatti non si trovano davanti alla percezione umana anche
senza un’attività animica, come quelli della scienza naturale (prima, però, che
questi ultimi vengano compresi); è soltanto l’attività dell’anima che ne
consente la percezione.
Lo scrivente di Scienza dello Spirito presuppone quindi che il
lettore proceda, insieme a lui, alla ricerca dei fatti.
La sua esposizione dovrà essere tenuta in modo da raccontare la scoperta
dei fatti in questione, e non secondo criteri di arbitrio personale, ma secondo
i criteri acquisiti mediante lo studio delle scienze naturali.
Perciò egli dovrà essere obbligato anche a parlare dei mezzi
mediante i quali si giunge alla percezione del non-sensibile, del
sopra-sensibile.
Chi si dedichi allo studio di una trattazione
scientifico-spirituale, si accorgerà  ben
presto che essa porta all’acquisizione di concetti e idee che non si
possedevano, tra altro, anche sull’essenza del concetto di "dimostrazione".
Si apprende a riconoscere che, per la scienza naturale, il
"dimostrare" è qualcosa di estraneo, per così dire, al fatti
descritti.
Per il pensiero scientifico-spirituale, invece, l’attività che,
nella ricerca scientifica abituale, l’anima applica alla dimostrazione, si
svolge già nella ricerca dei fenomeni.
Non è possibile scoprirli, se non è già di per sé dimostrativa la
via che ad essi conduce.
Chi realmente percorre questa via, ha pure già sperimentato quello
che ha valore di dimostrazione; una dimostrazione aggiunta dall’esterno non ha
nessun valore.
Molti malintesi nascono dal mancato riconoscimento di questo
carattere della scienza occulta.
Tutta la scienza occulta deriva da due pensieri, che possono metter
radice in qualsiasi uomo.
Per l’occultista quale qui lo intendiamo, questi due pensieri
esprimono fatti, che possono essere direttamente vissuti se ci si serve dei
mezzi giusti; per molti, invece, questi pensieri rappresentano, se non qualche
cosa di cui si può addirittura "dimostrare" l’impossibilità, certo
asserzioni altamente discutibili e molto contrastabili.
Questi due pensieri sono: che dietro il mondo visibile vi è un mondo
invisibile, un mondo che si nasconde a tutta prima ai sensi e al pensiero
legato ad essi; che l’uomo, sviluppando certe facoltà che dormono in lui, può
penetrare in questo mondo nascosto.
Non esiste un simile mondo nascosto, dicono alcuni.
Non esiste che il mondo che l’uomo percepisce con i suoi sensi.
I relativi enigmi si possono risolvere per mezzo del mondo dei sensi
stesso.
Anche se l’uomo è attualmente molto lontano dal poter risolvere
tutti i problemi dell’esistenza, verrà bene un giorno in cui l’esperienza dei
sensi, e la scienza che su essa si appoggia, potranno dare le risposte.
Altri dicono che non si può affermare che non esista un mondo
nascosto dietro il mondo visibile; ma che le forze conoscitive dell’uomo non
possono penetrare in quel mondo.
Esse hanno dei limiti che non possono superare.
Il bisogno della "fede" può cercar rifugio in un simile
mondo, ma una vera scienza, che si fonda su fatti accertati, non può
occuparsene.
Altri vedono una specie di temerarietà nell’uomo che vuol penetrare
con il suo lavoro conoscitivo in un campo, in cui si deve rinunziare al
"sapere", per contentarsi della "fede".
I seguaci di questa opinione credono che abbia torto l’uomo che
nella sua debolezza vuol penetrare in un mondo che può appartenere solo alla
vita religiosa.
Altri ancora dicono che è possibile una conoscenza comune a tutti
gli uomini dei fatti del mondo sensibile, ma che riguardo alle cose
ultrasensibili possono aversi solo opinioni personali dei singoli, e non si
dovrebbe parlare di una certezza che abbia valore universale.
Altri infine sostengono molte cose ancora.
È possibile rendersi conto chiaramente che lo studio del mondo
visibile pone all’uomo dei problemi, che non potranno mai esser risolti in base
ai fatti del mondo visibile stesso.
Non saranno per tal via risolti, neppure quando la scienza di questi
fatti abbia raggiunto l’estremo progresso possibile.
Ché i fatti visibili accennano chiaramente, con la loro propria
intima essenza, a un mondo nascosto.
Chi ciò non riconosce, chiude gli occhi a problemi che sorgono
ovunque chiaramente dai fatti del mondo dei sensi.
Non vuole vedere certi
problemi e certi enigmi, e crede perciò che a tutte le domande si possa
rispondere con i fatti che cadono sotto i sensi.
Invero i problemi, che egli vuole porsi, possono essere tutti
risolti con i fatti ch’egli si ripromette saranno prima o poi scoperti: su ciò
possiamo essere senz’altro d’accordo.
Ma perché dovrebbe aspettarsi una risposta su certe cose anche colui
che non pone nessuna domanda?
Chi tende verso la scienza occulta non dice altro se non che per lui
simili domande sono naturali, e ch’esse debbono essere riconosciute come
espressione pienamente giustificata dell’anima umana.
Non si può confinare la scienza entro certi limiti, proibendo
all’uomo di affrontare spregiudicatamente certi problemi.
A chi sostiene che vi sono limiti alla conoscenza dell’uomo, i quali
non possono essere superati, e che lo arrestano davanti a un mondo invisibile,
si può rispondere: "Non v’è dubbio alcuno che per mezzo del genere di
conoscenza di cui si tratta, non si può penetrare in un mondo invisibile.
Chi ritiene possibile solo quel genere di conoscenza non può
giungere a conclusione diversa da questa: che all’uomo è impedito di penetrare
in un eventuale mondo superiore".
Ma possiamo anche soggiungere: "È possibile sviluppare un altro
genere di conoscenza e questo ci introduce nel mondo soprasensibile".
Se si asserisce impossibile questo altro genere di conoscenza, si
arriva a un punto di vista dal quale ogni discorso circa un mondo invisibile
appare come completamente assurdo.
Per una simile asserzione, di fronte a un giudizio spassionato, non
può però affacciarsi altro motivo se non quello che all’assertore è sconosciuto
l’altro genere di conoscenza.
Ma come si può mai giudicare di una cosa che si ammette di non
conoscere?
Un pensare obiettivo deve professare il principio, che si può
parlare solo di ciò che si conosce e che non si può asserire nulla su ciò che
non si conosce.
Può consentire che uno abbia il diritto di parlare di quanto ha
sperimentato, ma non che uno abbia il diritto di dichiarare impossibile ciò che
non conosce o che non vuol conoscere.
Non si può negare ad alcuno il diritto di non interessarsi al
soprasensibile; ma non potrà esserci mai un buon argomento per cui uno si
dichiari competente a giudicare, non solo di ciò ch’egli può sapere, ma anche
di tutto ciò che "un uomo" non può sapere.
A coloro che considerano come temerarietà entrare nel campo del
soprasensibile, l’occultista mostra semplicemente che ciò si può fare, e che
sarebbe un peccato lasciare incolte le facoltà largite all’uomo, anziché
svilupparle ed usarle.
Chi poi crede che le vedute circa il mondo invisibile debbano far
parte unicamente delle opinioni e dei sentimenti personali, rinnega ciò che vi
è di comune in tutti gli esseri umani.
Se anche può essere giusto, che ognuno debba trovare in sé stesso il
modo di penetrare in queste cose, è un fatto che tutti quegli uomini che vanno
abbastanza avanti, pervengono circa queste cose non a risultati diversi, ma a
risultati uguali.
La differenza si riscontra solo fino, a che gli uomini si vogliono
avvicinare alle più alte verità, non per una via scientificamente fondata, ma
per altre vie arbitrarie.
E d’altra parte bisogna senz’altro ammettere che la giustezza della
via seguita dalla scienza occulta non può essere riconosciuta che da coloro che
hanno la volontà di immedesimarsi nella sua peculiarità.
La via alla scienza occulta sarà trovata al momento opportuno da
ogni essere umano che partendo dal visibile riconosce (o anche solo suppone o
sospetta) l’esistenza di qualche cosa di nascosto, e che, dalla coscienza che
le forze conoscitive sono suscettibili di sviluppo, è portato a sentire che il
nascosto gli si può svelare.
All’uomo, che attraverso queste esperienze dell’anima arriva alla
scienza occulta, essa non apre soltanto la prospettiva di trovare la risposta
alle domande affacciate dal suo bisogno di conoscenza, ma anche la prospettiva,
affatto diversa, di poter superare tutto ciò che ostacola e indebolisce la
vita.
E, in un senso più elevato, si ha un indebolimento della vita, anzi una morte dell’anima, quando l’uomo si vede costretto a volger le
spalle al soprasensibile, o a rinnegarlo.
E, in certe circostanze, quando l’uomo perde la speranza che
l’invisibile gli venga rivelato, si ha vera disperazione.
Questa morte e questa disperazione, nelle loro molteplici forme,
s’impiantano entro l’anima anche come avversari di ogni sforzo verso la scienza
occulta.
Entrano in gioco quando si dilegua l’intima forza dell’uomo.
Allora ogni forza di vita gli deve essere fornita dal di fuori, se
egli debba possederne alcuna.
Egli percepisce le cose, le entità e i processi che si affacciano ai
suoi sensi, e li anatomizza con il suo intelletto.
Essi gli procurano gioia e dolore; lo spingono alle azioni di cui è
capace.
Per un po’di tempo egli potrà andare avanti così; ma poi arriverà ad
un punto in cui interiormente morirà.
Ché quanto in tal modo può essere ricavato dal mondo a vantaggio
dell’uomo si esaurisce.
Questa non è un’asserzione che derivi dall’esperienza personale di
un singolo, ma è qualcosa che risulta dalla considerazione spregiudicata di
tutta la vita umana
Ciò che preserva da simile esaurimento è quello che sta nascosto nel
profondo delle cose.
Se si spegne nell’uomo la forza di discendere in queste profondità
per estrarne sempre nuova forza di vita, poco a poco anche la parte esteriore
delle cose si dimostra incapace di riuscire vivificante.
E ciò non riguarda solamente il singolo uomo, il suo bene e il suo
male personale.
Appunto nella scienza occulta l’uomo acquista la certezza che,
considerato da un punto di vista più alto, il bene ed il male dei singoli è
intimamente collegato con la salvezza e con la rovina del mondo intero.
Vi è un sentiero, per il quale l’uomo arriva a conoscere ch’egli
arreca un danno al mondo intiero, e a tutti gli esseri che sono in esso, quando
non sviluppa in modo giusto le proprie forze.
Se l’uomo rovina la sua vita perdendo la connessione con il
soprasensibile, egli non solo distrugge entro di sé qualche cosa la cui scomparsa
può spingerlo con il tempo alla disperazione, ma egli crea, con la sua
debolezza, un ostacolo allo sviluppo dell’intiero mondo nel quale vive.
L’uomo può ingannarsi: può credere che non vi sia un invisibile, e
che in quello che si rivela ai sensi e all’intelletto sia contenuto tutto ciò
che può esistere.
Ma tale illusione riesce ad ingannare solo la superficie della
coscienza, non il fondo.
Il sentimento e il desiderio non si adattano a questa ingannevole
credenza, e in un modo o in un altro si rivolgeranno sempre all’invisibile.
Quando ciò venga loro impedito, trascineranno l’uomo nel dubbio,
nell’incertezza, nella disperazione.
Una conoscenza, la quale palesi le cose nascoste, è atta a vincere
ogni sfiducia, ogni incertezza, ogni disperazione, tutto ciò - in breve - che
indebolisce la vita e la rende incapace di compiere la sua necessaria funzione
nell’universo.
Questo è il ricco frutto della conoscenza spirituale: essa dà forza
e consistenza alla vita, oltre a soddisfare il desiderio di conoscenza.
La fonte, a cui questa conoscenza attinge forza per il lavoro e
fiducia per la vita, è una fonte inesauribile.
Chiunque abbia una volta trovato veramente tale sorgente, ogni volta
che ricorrerà di nuovo ad essa, ne partirà rinvigorito.
Vi sono uomini che non vogliono sapere di tali conoscenze, proprio
perché in ciò che abbiamo ora detto vedono già qualche cosa di malsano.
Per quanto riguarda la parte superficiale ed esteriore della vita
hanno ragione.
Non vogliono che si tolga valore a quello che la vita presenta nella
cosiddetta realtà.
Vedono debolezza nell’uomo che volta le spalle alla realtà, e cerca
la sua salute in un mondo nascosto, che per essi equivale a un mondo della
fantasia e del sogno.
E se in questa ricerca scientifico-spirituale non si vuole cadere in
uno stato di morboso vaneggiamento e di prostrazione, si deve riconoscere che
tali obiezioni sono parzialmente giustificate, in quanto riposano sopra un
giudizio sano, che, se porta ad una mezza verità, e non ad una verità intiera,
è solo perché invece di penetrare nel fondo delle cose rimane alla loro
superficie.
Qualora un’aspirazione alla conoscenza soprasensibile fosse atta a
indebolire la forza di vivere e ad allontanare l’uomo dalla vera realtà, queste
obiezioni sarebbero certamente sufficienti a scalzare dalle fondamenta tale
indirizzo spirituale.
Ma anche di fronte a simili atteggiamenti, la scienza occulta non
batterebbe la via giusta se volesse difendersi con i metodi ordinari.
Anche in questo caso può parlare solo attraverso ciò ch’essa dà a
chi la coltiva: cioè vera forza e vera intensità di vita.
Un sano sforzo di conoscenza spirituale non può rendere l’uomo
estraneo al mondo, né farne un sognatore, in quanto esso gli infonde forze da
quelle medesime fonti della vita, dalle quali egli trae origine, quanto alla
sua parte animico-spirituale.
Anche altri ostacoli alla comprensione si frappongono a molti
uomini, quando intraprendono lo studio della scienza occulta.
È infatti bensì vero i che la scienza occulta dà la descrizione di
esperienze dell’anima, seguendo le quali il lettore può muoversi verso i
contenuti soprasensibili del mondo.
Ma in pratica, ciò deve pure considerarsi come una specie di ideale.
Il lettore deve, in un primo tempo, accogliere come comunicazioni
una somma di esperienze soprasensibili, che egli non è ancora in grado di
provare personalmente.
Non è possibile altrimenti, e anche in questo libro le cose andranno
così.
Verrà descritto ciò che l’autore crede di sapere della natura
dell’uomo, e del suo comportamento fra la nascita e la morte, nonché nello
stato incorporeo, nel mondo spirituale; si descriverà inoltre l’evoluzione
della terra e dell’umanità.
Potrebbe perciò apparire che si pretendesse proprio di comunicare
come dogmi un certo numero di conoscenze presunte, esigendo una fede fondata
sul l’autorità.
Ma questo non è il caso.
Infatti, ciò che può sapersi dei fenomeni soprasensibili dei mondo
vive come contenuto vivente dell’anima in chi qui Il espone; e l’immedesimarsi
in questo contenuto accende nell’anima del lettore gli impulsi che conducono
verso i diversi fatti soprasensibili.
Nella lettura di conoscenze scientifico-spirituali si vive in modo
diverso che in quella di fatti sensibili.
In quest’ultimo caso, infatti, si leggono comunicazioni intorno al
mondo sensibile; mentre, se si leggono nel giusto modo comunicazioni intorno a
fatti soprasensibili, ci si trova a vivere entro il flusso dell’esistenza
spirituale: accogliendo i risultati, si trova pure il proprio cammino che ad
essi conduce.
È vero che questo comportamento spesso non viene a tutta prima
notato dal lettore: ci si immagina l’ingresso nel mondo spirituale troppo
simile a un’esperienza sensibile, e perciò si trova che l’esperienza che, nel
leggere, si ha di quel mondo è troppo simile al pensiero.
Ma quando lo si accoglie veramente nel pensiero, ci si muove già nel
mondo spirituale, e occorre solamente ancora rendersi conto che si ha già
sperimentato senza accorgersene, ciò che si riteneva di avere solo ricevuto
come comunicazione intellettuale.
Si conseguirà piena chiarezza circa questa esperienza se si
applicherà praticamente quella "via" alle conoscenze soprasensibili,
che viene descritta nell’ultima parte di questo libro.
Si potrebbe credere che sia più giusto l’inverso, cioè di far
precedere la descrizione di questa via; ma questo non è il caso.
Per colui che, senza rivolgere lo sguardo dell’anima a determinati
fatti del mondo soprasensibile, si mette solamente a fare "esercizi"
per penetrarvi, quel mondo rimane un caos indeterminato e confuso.
Si apprende a familiarizzarsi con quel mondo, in certo senso
ingenuamente, in quanto si viene istruiti intorno a certi fatti che vi si
svolgono; poi ci si rende conto di come si pervenga in piena coscienza, e
abbandonando l’ingenuità, a quelle esperienze di cui prima si è ricevuta
comunicazione.
Se si penetra più a fondo nello studio della scienza occulta, ci si
persuaderà che solo questa può essere una via sicura verso la conoscenza
soprasensibile; e si riconoscerà pure che è ingiustificata l’opinione che le
conoscenze soprasensibili agiscano dapprima come dogmi, per via di suggestione.
Ché il contenuto di quelle conoscenze viene conquistato in una vita
animica tale, da togliere ad esso qualsiasi potenza suggestiva, lasciandogli
solo la possibilità di parlare al prossimo per la medesima via, per la quale
ogni altra verità parla al suo giudizio razionale.
Che il lettore non si accorga a tutta prima di vivere nel mondo
spirituale, non dipende da un inconscio effetto di suggestione, bensì dalla
finezza e dalla novità delle inconsuete, esperienze fatte nella lettura.
Così, accogliendo per la prima volta le comunicazioni della prima
parte di questo libro, si diviene dapprima partecipi dell’altrui conoscenza del
mondo soprasensibile; mediante la pratica esecuzione delle operazioni animiche
descritte nella seconda parte, si acquista una conoscenza autonoma di quel
mondo.
Nessun vero scienziato potrà trovare contraddizione, seconda lo
spirito e secondo il vero senso, fra la sua scienza basata sui fatti del mondo
visibile e il modo d’indagare della scienza occulta.
Ogni scienziato si serve di certi strumenti e di certi metodi;
costruisce gli strumenti elaborando ciò che gli dà la "natura".
Anche la scienza occulta si serve di uno strumento, e questo è
l’uomo stesso. E tale strumento pure deve essere, prima elaborato per
l’indagine superiore.
Bisogna che le capacità e le forze date all’uomo dalla natura, senza
ch’egli vi abbia cooperato, siano prima trasformate in capacità e in forze superiori.
Per tal modo l’uomo può fai di sé stesso lo strumento adatto alla
investigazione dei mondo invisibile

                

                
            

            
        

    


2. Costituzione dell’uomo






Nel considerare l’uomo dal punto di
vista della conoscenza soprasensibile, si ha subito un’applicazione
delle caratteristiche generali di questa conoscenza.

Essa poggia sul riconoscimento di
quel "mistero manifesto" che consiste nell’entità stessa
dell’uomo.

Ai sensi e all’intelletto che su
quelli si fonda è accessibile solo una parte di ciò che la
conoscenza soprasensibile riconosce come ente umano completo.

Questa parte è il corpo
fisico, per illuminare il concetto del quale occorre rivolgere
anzitutto l’attenzione al fenomeno che si presenta come il grande
enigma in ogni osservazione della vita - la morte - e,
conseguentemente, alla cosiddetta natura inanimata, al regno
minerale.

Per tal modo si accenna a fatti, la
cui spiegazione completa è i possibile solo mediante la conoscenza
soprasensibile, e ai quali dev’essere dedicata una parte importante
di questo libro.

Ma qui ora si daranno solamente
alcune idee per un primo orientamento.

E il corpo fisico è, nel mondo
manifesto, ciò in cui l’uomo è simile al mondo minerale; d’altra
parte, non può considerarsi corpo fisico ciò che differenzia l’uomo
dal minerale.

Da questo punto di vista, il fatto
di massima importanza è che la morte mette in evidenza quella parte
dell’entità umana, che, sopravvenuta la morte, è della stessa
natura del mondo minerale.

Possiamo accentuare il fatto, che
in questo elemento costitutivo della natura umana, cioè nel
cadavere, sono attive le stesse sostanze e le stesse forze del
regno minerale; ma occorre insistere non meno vivamente sul punto,
che con la morte questo corpo fisico entra in decomposizione.

È pure giustificato l'affermare:
certamente nel corpo fisico dell'uomo sono attive le stesse
sostanze e forze che nel minerale, ma la loro attività è posta
durante la vita al servizio di qualche cosa di più elevato.

Esse non agiscono in modo conforme
al mondo minerale che quando interviene la morte; allora entrano in
gioco, come devono entrare in conformità della loro natura, cioè
come dissolvitrici della forma del corpo fisico.

Bisogna così distinguere nell'uomo
nettamente l'elemento manifesto dall'occulto: poiché durante la
vita, un elemento occulto deve condurre una lotta continua contro
le sostanze e le forze del mondo della mineralità entro il corpo
fisico.

Se questa lotta cessa, si manifesta
l'attività minerale.

Questo è il punto in cui entra in
campo la scienza del soprasensibile. Essa deve determinare che cosa
è che conduce quella lotta.

È questo appunto che rimane celato
all'osservazione dei sensi, e accessibile solo all'osservazione
soprasensibile.

Come l'uomo arrivi a vedere il
"nascosto" così apertamente, come gli occhi ordinari vedono i
fenomeni sensibili, sarà detto in altra parte di questo libro: qui
descriveremo solamente ciò che risulta all'osservazione
soprasensibile.

L’indicazione della strada per
arrivare alla visione superiore può infatti riuscir utile all'uomo
solo quando egli si sia familiarizzato attraverso una semplice
narrazione, con ciò che viene rivelato dall’indagine
soprasensibile.

Ché in questo campo si può
comprendere anche ciò che ancora non si può osservare: anzi la
strada buona alla percezione, alla visione, è proprio quella che
parte dalla comprensione.

Orbene, se quell'elemento nascosto
che nel corpo fisico lotta senza tregua contro la decomposizione si
può osservare solo per mezzo della visione superiore, nei suoi
effetti però è chiaramente evidente anche per un giudizio limitato
alle cose manifeste.

E tali effetti si esprimono nella
forma o figura, secondo cui sono connesse, durante la vita, le
sostanze e le forze minerali del corpo fisico.

Questa forma scompare a poco a poco
il corpo fisico diviene parte del mondo minerale quando interi i
viene la morte.

Ma ciò che durante la vita
impedisce alle sostanze e alle forze fisiche di seguire le proprie
vie, che conducono alla dissoluzione del corpo fisico, la visione
soprasensibile lo può osservare nell’ente umano come un elemento
costitutivo a sé.

Possiamo chiamare "corpo eterico" o
"corpo vitale" questo elemento indipendente.

Per evitare che sorgano malintesi
fin da principio, bisogna fare due osservazioni circa questo
secondo elemento dell’entità umana.

La parola "etere" viene qui usata
in un altro senso da quello che le dà la fisica odierna. Questa
chiama etere, ad es., il mezzo in cui si propaga la luce.

Qui la parola dev’essere invece
ristretta al senso sopra indicato; dev’essere applicata a ciò che,
accessibile alla visione superiore, si rivela all’osservazione dei
sensi solo nel suoi effetti, cioè, in quanto dà una determinata
forma o figura alle sostanze e alle forze minerali presenti nel
corpo fisico.

E anche la parola "corpo" non deve
essere fraintesa.

Per indicare le cose più alte
dell’esistenza bisogna pur sempre valersi delle parole dei
linguaggio ordinario; e queste, quando si tratta di osservazioni
dei sensi, esprimono solo la parte sensibile, fisica.

In senso fisico il "corpo eterico"
non è naturalmente niente di corporeo, per quanto tenue ci si possa
immaginare un corpo.

Appena si giunge, nella descrizione
del soprasensibile, a menzionare questo "corpo eterico" o "corpo
vitale", si tocca già un punto in cui ci si viene a trovare in
contraddizione con parecchie idee d’oggi.

L’evoluzione dello spirito umano ha
fatto sì che all’epoca nostra il parlare di un simile elemento
costitutivo dell’essere umano debba considerarsi come
anti-scientifico.

La concezione materialistica è
giunta a non vedere nel corpo vivente se non una riunione di
sostanze e di forze fisiche, quali si trovano anche nel cosiddetti
corpi inanimati, nel minerali; solo nel corpo vivente la
combinazione sarebbe più complessa che nel corpo inanimato.

Eppure, nella scienza ordinaria si
erano avute idee diverse fino a non molto tempo addietro.

Chi legge gli scritti di certi
scienziati seri della prima metà dei secolo XIX vede che anche i
"veri scienziati" avevano allora coscienza che nel corpo vivente vi
è qualche cosa che non c’è nel minerale inanimato.

Essi parlano difatti di una certa
"forza vitale", la quale non era invero concepita come ciò che noi
abbiamo chiamato "corpo vitale" ; nel fondo della loro concezione
vi era però il presentimento della sua esistenza.

Essi si rappresentavano questa
"forza vitale" come qualcosa che si aggiunge nel corpo vivente alle
sostanze e alle forze fisiche, in modo analogo a quello in cui la
forza magnetica si aggiunge al ferro nel magnete.

Poi venne un tempo in cui tale
"forza vitale" fu bandita dal campo della scienza, e si volle
spiegare tutto con cause puramente fisiche e chimiche.

Attualmente si nota a questo
riguardo una certa reazione da parte dei naturalisti più
riflessivi: da parecchi si concede che l’ipotesi di qualche cosa di
simile alla "forza vitale" non è proprio completamente assurda;
tuttavia anche quello "scienziato", che è disposto a tale
concessione, non vuol aderire alla concezione sopra esposta circa
il "corpo vitale".

Di regola non si raggiunge nessun
risultato utile entrando in discussione con tali idee, dal punto di
vista della conoscenza soprasensibile; piuttosto quest’ultima
dovrebbe riconoscere che la concezione materialistica è un fenomeno
necessariamente connesso con il grande progresso scientifico
dell’epoca nostra, il quale poggia sopra uno straordinario
perfezionamento dei mezzi di osservazione sensibile.

Ed è proprio dell’uomo, ch’egli
nella sua evoluzione porti ad un certo grado di perfezione
determinate facoltà, a spese di altre.

L’osservazione sensibile esatta,
che si è sviluppata in così alto grado attraverso la scienza
naturale, doveva lasciar passare in seconda linea l’educazione di
quelle facoltà umane che guidano ai "mondi invisibili".

Ma ora siamo in un epoca in cui
sono proprio queste le facoltà che bisogna coltivare.

E il riconoscimento dell’invisibile
non si ottiene combattendo le idee che derivano come logiche
conseguenze dalla negazione dell’invisibile, bensì mettendo
l’invisibile in giusta luce.

Allora, quelli, per cui "il momento
è giunto", lo riconosceranno.

Abbiamo qui dovuto dire queste
poche parole perché non si supponga che i punti di vista della
scienza naturale siano ignoti a chi parla di un "corpo eterico",
che in molti ambienti non può considerarsi che come cosa
completamente fantastica.

Questo corpo eterico è dunque un
secondo elemento costitutivo dell’essere umano; esso possiede per
la conoscenza soprasensibile un grado di realtà più alto che non il
corpo fisico.

Una descrizione dei modo in cui
esso appare alla conoscenza soprasensi bile si potrà dare soltanto
in un successivo capitolo di questo libro, quando risulterà chiaro
il senso in cui debbono prendersi simili descrizioni.

Provvisoriamente basterà dire che
il corpo eterico interpenetra tutto il corpo fisico e deve
considerarsi come una specie di architetto del medesimo.

Tutti gli organi mantengono la loro
forma e la loro figura grazie alle correnti e al movimenti del
corpo eterico.

A base del cuore fisico sta un
"cuore eterico", del cervello fisico, un "cervello eterico",
ecc.

Il corpo eterico è suddiviso ed
organizzato come il corpo fisico, solo è più complicato; in esso
tutto è un vivente fluire e un continuo frammischiarsi delle varie
parti, mentre nel corpo fisico le varie parti sono separate.

L’uomo ha in comune con il mondo
vegetale il corpo eterico, come quello fisico con il minerale.

Tutto ciò che vive ha un corpo
eterico.

Dal corpo eterico, l’osservazione
soprasensibile sale a considerare un terzo elemento costitutivo
della natura umana; e per dare un’idea di questo terzo elemento
richiama l’attenzione sul fenomeno del sonno, alla stessa guisa che
per il corpo eterico l’aveva richiamata sul fenomeno della
morte.

Tutto il lavoro umano, per quanto
riguarda la sfera del visibile, si fonda sull’attività allo stato
di veglia.

Questa attività è però possibile
solo quando l’uomo ricostituisca periodicamente per mezzo del sonno
le sue forze esaurite.

Nel sonno scompariscono l’azione ed
il pensiero; la coscienza del dolore e quella del piacere si
perdono.

Come da un’occulta misteriosa
sorgente, al risveglio del l’uomo le forze coscienti risorgono su
dall’incoscienza del sonno.










OEBPS/images/ebook_image_2508_ab61d4ccb56f7020.png





OEBPS/images/cover.png
nelle sue linee generali
e L 1

1l \

Rudolf Steiner











